
- 407 -

LA TEORÍA CRÍTICA 
Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL* 

Critical Theory and the Student Revolt 

HANNING VOIGTS** 

1  REACCIONES A LA REVUELTA ESTUDIANTIL 

Esta contribución compara las valoraciones del movimiento estudiantil realizadas 

por Theodor W. Adorno y Herbert Marcuse a partir de declaraciones públicas y car-

tas privadas. Distinguimos entre el ámbito público y el privado porque en el material 

se encuentran diferencias entre ambos, por ejemplo, en la claridad con la que se 

formulan comentarios favorables o críticos sobre la política de los estudiantes acti-

vistas. En el marco del estudio se podrán reconocer los topoi que eran fundamentales 

para la interpretación que Adorno y Marcuse hacían de la situación social y política 

en el momento del movimiento estudiantil, es decir, para su respectivo “análisis 

teórico-político de la actualidad”. Las reacciones públicas de Adorno y Marcuse al 

movimiento estudiantil se han extraído principalmente de ensayos, discursos, confe-

rencias y entrevistas, la mayoría de los cuales datan del apogeo del movimiento estu-

diantil alemán entre junio de 1967 y el verano de 1969. Alex Demirović ha señala-

do acertadamente que los argumentos de Adorno sobre el movimiento de protesta 

estudiantil “se mantuvieron esencialmente iguales desde 1966” (Demirović, 1999: 

948). Como se verá, esto también vale para Marcuse. 

2  DECLARACIONES PÚBLICAS. SOLIDARIDAD CRÍTICA: 

    LA REACCIÓN DE ADORNO 

Adorno adoptó una postura ambivalente frente al movimiento político de los estu-

diantes alemanes, como ya se ha señalado en diversas ocasiones (véase Claussen, 

* Este artículo es una recopilación de capítulos del libro de Hanning Voigts (2009): Entkorkte 
Flaschenpost. Herbert Marcuse, Theodor W. Adorno und der Streit um die Neue Linke, Müns-
ter/Hamburgo/Londres: Lit Verlag, 200 págs. Serie: Teoría política. La reproducción se realiza con la
amable autorización del autor y de la Editorial Lit.
** Hanning Voigts es periodista, autor y redactor del periódico Frankfurter Rundschau. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 408 - 

 

2000; Kailitz, 2007: 86-90; Demirović, 1999: 915-922, 948-951; Wiggershaus, 2001: 

695-697; Türcke / Bolte, 1994: 81-85). De principio, mostró una gran simpatía por 

sus estudiantes inmediatamente después de su regreso a Fráncfort (véase Adorno, 

1950), pero ya en 1959 observó críticamente que, aunque ahora eran menos obe-

dientes a la autoridad, seguían siendo conformistas (véase Adorno, 1959: 334 y ss.). 

En general, Adorno no podía vislumbrar si los estudiantes, en su mayoría apolíticos, 

se convertirían algún día en demócratas convencidos y pensadores críticos (véase 

ibid.: 337). El entusiasmo por sus estudiantes, a quienes Adorno consideraba en el 

sentido más literal de la palabra como sus discípulos, se mezclaba siempre con una 

cierta desconfianza.1 Sin embargo, Adorno respondió al movimiento de protesta 

estudiantil poco después de los acontecimientos del 2 de junio de 1967 con com-

prensión y solidaridad inequívoca. Antes de una clase de estética el 2 de junio, dijo a 

sus estudiantes que la confusa situación informativa en Berlín  

“no me impide expresar mi simpatía por los estudiantes, cuyo destino, indepen-

dientemente de lo que se informe, no guarda ninguna relación con su participa-

ción en una manifestación política” (cit. en Kraushaar, 1998b: 241). 

A continuación, Adorno pidió a los estudiantes que se levantaran de sus asientos 

para guardar un minuto de silencio en memoria de Benno Ohnesorg (véase ibid.). 

Ya en esta primera reacción, hizo suya la demanda de los estudiantes de que se escla-

recieran por completo las circunstancias de la muerte de Ohnesorg y expresó su te-

mor de que su destino pudiera poner de manifiesto la fragilidad de la democracia en 

la RFA (véase ibid.). El 5 de junio, también ante los estudiantes, subrayó que le 

preocupaba mucho el clima social en contra de los estudiantes que protestaban, que 

también se reflejaba en la cobertura mediática, porque “los estudiantes han asumido 

(...) en cierta medida el papel de los judíos” (cit. en Kraushaar, 1998a: 254). Esta 

formulación, que Adorno repitió públicamente en varias entrevistas, fue a menudo 

malinterpretada. Adorno no pretendía en absoluto relativizar el antisemitismo o el 

destino de los judíos europeos en el Tercer Reich al calificar a los estudiantes de 

“nuevos judíos”.2 Más bien, percibía en el rechazo de los estudiantes por parte de la 

 
1 Adorno ya había expresado su desconfianza generalizada hacia los intelectuales rebeldes en Minima 
Moralia. Estos se orientaban ahora hacia la moda, la participación, “la legitimación de quien sabe a 
favor y en contra de qué debe estar un intelectual hoy en día” (Adorno, 1951: 233). El pensamiento se 
degenera, porque “cada juicio es aprobado por los amigos, que siempre conocen de antemano todos los 
argumentos” (ibid.: 234). Estos intelectuales estandarizados ya no son capaces de oponerse: “Stalin 
solo tiene que carraspear y ellos tiran a Kafka y a Van Gogh al montón de basura” (ibid.: 235). 
2 Adorno escribió a Hans Zehmberg: “¿Cómo podría yo, que pertenezco al grupo de personas persegui-
das racialmente por los nazis y que tuve que emigrar, tener la absurda idea de comparar el destino real 
de los estudiantes que protestan con el de los judíos? Lo que quería decir era simplemente que, en 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 409 - 

 

sociedad mayoritaria un estereotipo antisemita que ahora se dirigía contra los inte-

lectuales: el estereotipo del judío parásito y holgazán, una imagen distorsionada y 

proyectada de una existencia feliz (véase Demirović, 1999: 917 y ss., Kraushaar, 

1998b: 264).3 Al igual que contra este tipo de actitudes reaccionarias, Adorno tam-

bién defendió a menudo a los estudiantes públicamente (véase Kraushaar, 1998b: 

375-377; 472-4). 

Adorno demostró su cercanía política directa con sus estudiantes cuando, en ma-

yo de 1968, pronunció un discurso en televisión contra la legislación de estado de 

emergencia. En él, instaba a no cejar en la oposición contra el proyecto de ley (véase 

Adorno, 1968b: 397). Anteriormente, ya había firmado un llamamiento en el que se 

justificaban las huelgas políticas durante la segunda lectura de las leyes de estado de 

emergencia en el Parlamento Federal, tal y como exigía también el SDS* (véase 

Kraushaar, 1998a: 326). En su ponencia en el 16.º Congreso Alemán de Sociología, 

celebrado en abril de 1968, Adorno también se refirió con cautela, pero de forma 

claramente positiva, al movimiento estudiantil y mostró comprensión por sus moti-

vos: 

“Solo recientemente se han hecho visibles los indicios de una tendencia oposito-

ra, precisamente en diversos grupos de jóvenes: resistencia a la adaptación ciega, 

libertad para elegir objetivos racionales, repugnancia por el mundo como engaño 

e ilusión, rememoración de la posibilidad de transformación. Queda por ver si 

frente a esto triunfará el impulso destructivo que va en aumento en la sociedad” 

(Adorno, 1968a: 368). 

En mayo de 1968, en una conferencia, hizo una observación similar sobre el mo-

vimiento estudiantil. En ella expresó la idea de que el movimiento de los estudiantes 

rebeldes demostraba que, por muy integrada que estuviera, en la sociedad tardocapi-

talista aún existían posibilidades de pensamiento crítico y de contradicción. 

“Me gustaría decir que, para una persona mayor como yo, lo que resulta satisfac-

torio del movimiento estudiantil es haber demostrado que la suposición, tal como 

fue expuesta, por ejemplo, en las utopías negativas de Huxley o Orwell, de que es-

 
cierto tipo de psicología de masas, los estudiantes desempeñan un papel similar al que desempeñaron 
los judíos en el Tercer Reich y poco antes” (Adorno-Zehmberg; 17.1.1969; citado en Tiedemann, 
2000: 91, énfasis en el original). 
3 Adorno y Horkheimer ya habían formulado en la Dialéctica de la Ilustración que la falta de inten-
ción del antisemitismo hacía que sus objetos fueran casi intercambiables a voluntad. Ya habían seña-
lado a los intelectuales como víctimas potenciales: “A esto se suma la imagen del intelectual; parece 
pensar lo que los demás no se permiten y no derrama el sudor del esfuerzo y la fuerza física” (ibid.: 
197). 
* Sozialistischer Deutscher Studentenbund (Federación Socialista Alemana de Estudiantes) 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 410 - 

 

ta integración se llevaría a cabo sin problemas, que la conformación de la socie-

dad lograría que viviéramos en el infierno y, al mismo tiempo, lo consideráramos 

el paraíso, en realidad no funciona; eso no funciona, y ahí hay algo indescripti-

blemente esperanzador” (Adorno, 2003: 100 y ss.). 

Una manifestación especialmente impresionante de simpatía política por el mo-

vimiento estudiantil nunca se publicó en vida de Adorno, pero estaba pensada para 

su publicación, por lo que también debe mencionarse aquí. En un borrador de su 

autoría para el prólogo a la nueva edición de la Dialéctica de la Ilustración, Adorno 

no solo atribuyó al movimiento estudiantil un papel político en el presente, sino que 

también reconoció abiertamente que el mensaje en la botella de la Dialéctica de la 
Ilustración debía dirigirse en ese momento, entre otros, a los jóvenes que protesta-

ban en todo el mundo. 

“Hay una experiencia que no se anticipa en el libro, aunque se insinúa en otros 

de nuestros textos: al menos la juventud se opone a la transición hacia un mundo 

administrado, que no se produce sin quiebras, sino a través de dictaduras y gue-

rras. El movimiento de protesta en todos los países del mundo, tanto en los dos 

bloques como en el Tercer Mundo, demuestra que la integración no es tan fácil. 

Si el libro ayudara a los impulsos de la resistencia a alcanzar una conciencia que 

los clarifique y les impida someterse por desesperación a una praxis ciega y caer 

en el narcisismo colectivo, podría adquirir una función real” (cit. en Tiedemann, 

2003: 8). 

Lo más notable de este borrador es que Adorno describía seriamente el movi-

miento estudiantil como una “resistencia” contra la tendencia a la administración 

total y, al parecer, también consideraba posible que un movimiento de protesta 

realmente formado en la Teoría Crítica pudiera desempeñar un papel socialmente 

significativo. Solo podemos especular sobre por qué las ideas sobre el movimiento 

estudiantil de este borrador no se incluyeron en el prólogo de la nueva edición de la 

Dialéctica de la Ilustración finalmente escrito por Horkheimer y Adorno. Sin em-

bargo, Horkheimer se mostraba más reacio al movimiento estudiantil, por lo que es 

probable que nunca llegara a ver el borrador de Adorno o que no lo aceptara como 

prólogo.4 En cualquier caso, las observaciones de Adorno sobre el movimiento estu-

 
4 Aunque Horkheimer no se mostraba exclusivamente contrario al movimiento estudiantil, sí era 
claramente reacio. En lugar de citar numerosas pruebas, mencionaremos aquí una declaración de 
Horkheimer recogida por Friedrich Pollock: “Cada vez es más evidente que la rebelión de los estudian-
tes es una forma consecuente de positivismo. (...) Cualquier motivo que no pueda justificarse “científi-
camente” es para ellos romanticismo, anticuado, etc. (...) La afinidad con la mentalidad de los nazis 
que ansiaban el poder es inconfundible. Si, como es probable, se produjera una dictadura de derechas 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 411 - 

 

diantil se basaban en una simpatía fundamental por sus alumnos y también por sus 

impulsos críticos con la sociedad. Adorno mantuvo un estrecho contacto con algu-

nos activistas del SDS en Fráncfort incluso durante los conflictos en la universidad 

(véase Claussen, 2000, Lippe, 1998). A pesar de todas las críticas a las ideas políticas 

del movimiento estudiantil, que se intensificaron a partir de 1969, hay que contra-

decir la valoración de Wolfgang Kraushaar de que la “actitud de Adorno hacia los 

estudiantes rebeldes cambió radicalmente” (Kraushaar, 2007: 332) y que su postura 

“dio un giro de casi 180 grados” (ibid.: 331). Incluso cuando la disputa con el movi-

miento estudiantil se intensificó hasta llegar a reventar las clases, Adorno nunca se 

distanció esencialmente del movimiento estudiantil. 

Sin embargo, las muestras de simpatía hacia sus estudiantes políticamente activos 

nunca impidieron a Adorno criticar su rumbo político. Ya en junio de 1967 hizo sus 

primeras observaciones en este sentido durante un debate con el SDS de Fráncfort 

(véase Kraushaar, 1998a: 260 y ss.). Mientras los estudiantes querían dilucidar cómo 

transformar la consternación por la muerte de Ohnesorg en planteamientos de críti-

ca social y, a continuación, en praxis política (véase Steffen, 1967: 261), Adorno 

señaló que cualquier tipo de praxis política de los estudiantes no podría tener nada 

que ver con un “concepto enfático de la praxis” (ibid.: 264), ya que las acciones es-

tudiantiles claramente no podían cambiar la sociedad de manera fundamental. En su 

opinión, las protestas contra el asesinato de Ohnesorg se asemejaban más bien a los 

“movimientos de animales encerrados que buscan una salida” (ibid.: 264). El con-

cepto enfático de praxis mencionado por Adorno debe entenderse aquí en el sentido 

del imperativo categórico de Karl Marx, quien, como es sabido, exigía como praxis 

política de la teoría social crítica  

“derribar todas las relaciones en las que el ser humano es un ser degradado, escla-

vizado, abandonado y despreciable” (Marx, 1844: 385).5 

Y el camino hacia justamente esa praxis transformadora, según Adorno, está blo-

queado para los estudiantes. Repitió esta consideración durante un debate con el 

filólogo berlinés Peter Szondi (Kraushaar, 1998b: 304-310). Previamente dejó claro 

que no quería situarse por encima de sus estudiantes de manera arrogante, ni tampo-

co adularlos. Más bien quería intentar “navegar entre esos escollos” (ibid.: 304). 

Hizo constar que, para él, una verdadera democratización de la universidad en forma 
 

en los países industrializados occidentales, no serían pocos los radicales de izquierda actuales que se 
encontrarían entre las filas de los nuevos gobernantes” (citado en Kraushaar, 1998b: 531). 
5 En una discusión con Adorno, Horkheimer dijo en 1956: “Por praxis entendemos realmente que hay 
que tomarse en serio la idea de que el mundo debe cambiar de raíz. Esto debe manifestarse tanto en el 
pensamiento como en la acción” (Horkheimer / Adorno, 1956: 61). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 412 - 

 

parlamentaria, por ejemplo, era inalcanzable porque los y las docentes poseían una 

autoridad objetiva que no podía ser abolida (ibid.: 310). Además, las categorías so-

ciológicas como la de dominación no son aplicables sin más a la universidad, por 

muy relacionada que esta se encuentre con el conjunto de la sociedad (ibid.: 308). 

Pero, sobre todo, dijo: 

“Creo que no existe ninguna posibilidad de cambiar la sociedad desde la univer-

sidad, sino que, por el contrario, las intenciones aisladas de cambio radical dentro 

de la universidad, a las que se les ha amputado la posibilidad de realizarse en el 

conjunto de la sociedad, solo agravarán el resentimiento dominante contra la es-

fera intelectual y, con ello, allanarán el camino a la reacción (...). Por otro lado 

(...), en estos esfuerzos se tiene una valoración totalmente errónea del poder so-

cial, se cree que mediante el debate intelectual y la invocación de principios inte-

lectuales se puede cambiar algo en las relaciones de poder (...)” (ibid.: 309). 

También en esta ocasión Adorno señaló el “bloqueo real de las posibilidades de-

cisivas de intervención” (ibid.) y añadió que tendría que “negar todo lo que sé de la 

sociedad (...) si lo considerara posible” (ibid.). En Adorno siguió siendo determinan-

te la actitud solidaria con algunas de las reivindicaciones del movimiento estudian-

til, aunque siempre manteniendo una distancia crítica. Una y otra vez se opuso a los 

intentos de cooptarlo para el movimiento estudiantil.6 En este sentido, se negó a 

redactar un informe exculpatorio para el miembro de la Comuna 1 Fritz Teufel 

(véase Kraushaar, 1998a: 264) y, según sus propias palabras, registró con una sensa-

ción de “asombro desmesurado” (Adorno, 1969c: 400) que los estudiantes reacciona-

ran con ira. Las demandas presentadas a Adorno pueden ilustrarse con las declara-

ciones de los representantes estudiantiles en la mesa redonda “Autoridades y revolu-

ción” celebrada en septiembre de 1968 (véase Kraushaar, 1998b: 458-470). Esta tuvo 

lugar al final de la Feria del Libro de Fráncfort, después de que el SDS intentara im-

pedir la entrega del Premio de la Paz de los Libreros Alemanes al presidente senega-

lés Luipold Senghor. Hans-Jürgen Krahl, cuyas ideas giraban siempre en torno a 

cómo ampliar el movimiento de oposición, exigió a Adorno una clara solidaridad 

con los estudiantes y sus acciones. Según Krahl, para liberarse de la sociedad autori-

taria, las personas sujetas a la autoridad necesitaban “autoridades críticas” (ibid.: 

462). Acusó a Adorno de haberse refugiado en la “jaula de la filosofía” (ibid.: 462) 

por debilidad. Karl-Dietrich Wolff llevó esta idea al extremo: 

 
6 Max Horkheimer expresó así la postura de Adorno: “Por muy intensamente que se esforzara por 
lograr reformas, se negaba a unirse incondicionalmente a los colectivos que se remitían a su teoría, en 
lugar de aplicarla de forma reflexiva a sus propias acciones” (Horkheimer, 1969: 290). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 413 - 

 

“¿No cree, señor profesor Adorno, que realmente habría tenido importancia si, 

por ejemplo, alguien como usted, con su voz, su reputación y su significación pre-

cisamente para el movimiento estudiantil, por ejemplo, hubiera, digamos, traspa-

sado junto con nosotros la zona de exclusión en la marcha hacia Bonn?” (ibid.: 

464). 

Adorno reaccionó a estas demandas de forma defensiva. Señaló que “los señores 

mayores con cierta corpulencia” (ibid.: 465) no eran los adecuados para este tipo de 

acciones. No participar en una manifestación es un derecho personal. En el mismo 

sentido, Adorno se negó repetidamente a poner sus clases a disposición para debates 

estratégicos. Ya en mayo de 1968 había amenazado con renunciar a su cátedra si se 

le molestaba en sus clases y se restringía su libertad docente (véase Kraushaar, 

1998a: 324). Así como Adorno no estaba dispuesto a poner su pensamiento al servi-

cio de un movimiento político, también era importante para él que las consideracio-

nes estratégicas no dominaran el pensamiento. Ya en junio de 1967 señaló a los re-

presentantes del SDS: 

“La izquierda tiende a someter a censura el pensamiento en aras del objetivo fi-

nal. Manifestar la situación de bloqueo forma parte del conocimiento. (...) La 

teoría debe ser totalmente coherente, de lo contrario la praxis será errónea” (cit. 

en Steffen, 1967: 265). 

Las posteriores declaraciones de Adorno sobre el movimiento estudiantil parten 

de estas ideas. Nos referimos a su conferencia radiofónica “Resignación” y a dos en-

trevistas publicadas en 1969 en el Süddeutsche Zeitung y en el Spiegel.7 Todas estas 

declaraciones recogían las ideas desarrolladas hasta entonces, pero también aborda-

ban las crecientes críticas de los estudiantes contra Adorno y la interrupción de sus 

clases. Adorno empezó a ocuparse más abiertamente de la crítica del activismo estu-

diantil. En su texto “Resignación”, Adorno abordó muy seriamente en 1969 la acu-

sación de los estudiantes de que su teoría era resignada, ya que negaba la posibilidad 

de una intervención en las condiciones existentes mediante la praxis política (véase 

Krahl 1971: 285-288). Sin embargo, según Adorno, esto no era culpa del pensador, 

sino simplemente la expresión de un análisis reflexivo de las circunstancias: 

“No quiero negar el momento de debilidad subjetiva que conlleva restringirse a la 

teoría. Más importante considero el lado objetivo” (Adorno, 1969b: 794). 

 
7 El texto central de Adorno, “Notas marginales sobre teoría y praxis” (Adorno, 1969b), se publicó 
póstumamente, por lo que no puede considerarse aquí como una reacción pública. El texto se analiza 
en la sección dedicada a la relación entre teoría y praxis (véase más abajo apartado 5). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 414 - 

 

Adorno sospechaba que detrás de las acusaciones contra él se escondía en “los oposi-

tores, que a su vez son insultados como intelectuales”, (ibid.: 795) un resentimiento 

antiintelectual contra quien se niega a colaborar en política (véase ibid.). El prima-

do de la praxis se convierte rápidamente en una prohibición de pensar que recuerda 

la supresión de la crítica en el comunismo soviético: “La praxis aquí solo significaba 

el aumento de la producción de medios de producción (...)” (ibid.: 795). Lo que re-

sulta resignado es la actitud de aferrarse a la acción por la acción, aunque resulte 

evidente “que el pensamiento tiene razón” (ibid.: 796; cf. ibid.: 797). Adorno califi-

có de “satisfacción sustitutoria” y de “pseudoactividad” la praxis que no reflexiona 

sobre su propia situación de bloqueo fundamental (ibid.). Confiar en la espontanei-

dad política es ingenuo, porque el mundo administrado8 hace imposible toda espon-

taneidad (ibid.: 797). La pseudopraxis, término con el que Adorno se refería sin du-

da también a la praxis de gran parte del movimiento estudiantil, no solo era ingenua, 

sino incluso regresiva: 

“La impaciencia frente a la teoría que se manifiesta en ella [la pseudopraxis] no 

impulsa el pensamiento más allá de sí mismo. Al olvidarlo, queda por detrás de 

él” (ibid.). 

En última instancia, el juicio de Adorno sobre la “pseudoactividad” fue duro: 

tendería a subordinar el pensamiento crítico y a “capitular ante el colectivo” (ibid.). 

Por el contrario, el comportamiento autónomo consistiría únicamente en negarse a 

colaborar: “Solo el pensamiento podría encontrar la salida, y concretamente uno al 

que no se le prescriba cuál debe ser el resultado (...)” (ibid.: 796). Según Adorno, 

este pensamiento autónomo exigiría mucho a quienes piensan: “en medio de toda 

crítica, quien piensa no está furioso: el pensamiento ha sublimado la ira” (ibid.: 

798). 

Las entrevistas en el Süddeutsche Zeitung y en el Spiegel se centraron principal-

mente en la relación de Adorno con sus estudiantes. Adorno negó cualquier in-

fluencia directa de su pensamiento en el movimiento estudiantil (véase Adorno, 

1969c: 398), aunque también para él la conexión era “difícil de pasar por alto” 

(Adorno, 1969d: 404). La Teoría Crítica que él defendía nunca se había sometido al 

dictado de la aplicabilidad (véase Adorno, 1969c: 398). A lo largo de las entrevistas, 

Adorno repitió su acusación de “pseudoactividad” (véase ibid.: 399). Una vez más, 

rechazó todos los intentos de involucrarlo en las protestas (véase Adorno, 1969d: 

403). “Precisamente no hacerlo forma parte del concepto de Ilustración al que me 

 
8 Sobre el concepto de “mundo administrado”, véase más abajo apartado 4. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 415 - 

 

aferro” (Adorno, 1969c: 400). No obstante, Adorno declaró que su relación con sus 

estudiantes no se había visto especialmente afectada, ya que seguía siendo de alto 

nivel (véase ibid.: 400). Adorno incluyó explícitamente en esta valoración a todos 

aquellos estudiantes “con los que discrepo totalmente en lo que respecta a la praxis 

política” (ibid.). En ambas entrevistas se distanció muy claramente de cualquier 

forma de uso de la violencia. Para él, la praxis transformadora solo era concebible “si 

era pacífica y se ajustaba plenamente a la Constitución” (ibid.: 399). El uso de la 

violencia solo sería legítimo, como mucho, en defensa propia contra un gobierno 

fascista: 

“En Grecia, por supuesto, aprobaría cualquier tipo de acción. Allí la situación es 

totalmente diferente” (Adorno, 1069f: 409).9 

En la entrevista con Der Spiegel, Adorno también se refirió al “atentado de los 

pechos [desnudos]”. Calificó la acción de “repugnante” (ibid.: 407) y expresó la sos-

pecha de que solo se había llevado a cabo porque el ala activista de los estudiantes 

temía caer en el olvido en la opinión pública y en la universidad (ibid.). Adorno se 

distanció de sus acciones con las siguientes palabras: 

“En mis escritos nunca he dado un modelo para ningún tipo de actuación ni ac-

ción. Soy una persona teórica que considera que el pensamiento teórico está muy 

cerca de sus intenciones artísticas. No es que me haya alejado recientemente de 

la praxis, sino que mi pensamiento siempre ha tenido una relación muy indirecta 

con ella” (ibid.: 403). 

Sobre la relación entre teoría y praxis, Adorno afirmó que, para él, la teoría social 

era una “forma genuina de praxis” (ibid.: 408). La forma más sensata de acción prác-

tica en ese momento era impulsar el análisis de las relaciones sociales (cf. ibid.: 409). 

Aunque seguía considerando útiles algunas acciones de los estudiantes (véase ibid.: 

404), no podía dar instrucciones para actuar: “A la pregunta ‘¿qué hay que hacer?’, lo 

único que puedo responder en la mayoría de los casos es ‘no lo sé’” (ibid.: 404). Por 

lo tanto, la acusación de desarrollar una teoría negativa y pesimista le resbala por 

completo: 

“No veo ningún reproche en que, en el mundo en el que vivimos, se esté desespe-

rado y se sea pesimista y negativo. Más bien se ven coartadas aquellas personas 

que, para sentirse mejor psicológicamente, acallan la desesperación objetiva voci-

ferando el furioso optimismo desenfrenado de la acción inmediata” (ibid.: 405). 

 
9 En Grecia, desde el llamado golpe de los coroneles de 1967 hasta 1974, reinó una dictadura militar 
fascista bajo el mando de Georgios Papadopoulos. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 416 - 

 

 

3  LA NECESIDAD DE LIBERACIÓN: LA REACCIÓN DE MARCUSE 

 

A lo largo de los años sesenta, Herbert Marcuse se refirió más que Adorno al movi-

miento estudiantil como movimiento político y se adscribió, como intelectual oposi-

tor, a la “Nueva Izquierda”, de la que consideraba parte al movimiento estudiantil. 

No tenía reparos en que lo adscribiesen a este movimiento político. Rara vez critica-

ba la política de los estudiantes, como hacía Adorno, pero en congresos y conferen-

cias buscaba más que este el contacto con los estudiantes políticamente activos. 

Wolfgang Kraushaar lo expresó acertadamente diciendo que, a diferencia de Adorno, 

Marcuse “se involucró en los movimientos, se solidarizó con ellos y pensó dentro de 

ellos” (Kraushaar, 1989: 195). 

Marcuse estaba vinculado políticamente desde principios de los años sesenta al 

movimiento estudiantil estadounidense, que se había formado a raíz de las protestas 

por los derechos civiles y contra la guerra de Vietnam (véase Breines, 1968: 143).10 

Jürgen Habermas resumió así este temprano compromiso político de Marcuse en 

Estados Unidos: 

“A principios de los años sesenta, el movimiento estadounidense por los derechos 

civiles lo politizó de nuevo, antes de que se uniera a la oposición contra la guerra 

de Vietnam y, finalmente, influyera en el movimiento de protesta estudiantil a 

ambos lados del Atlántico” (Habermas, 1998: 234). 

Para la joven izquierda estadounidense, que no se sentía identificada con los gru-

pos marxistas ortodoxos predominantes, sin duda Marcuse resultaba atractivo como 

pensador revolucionario y filósofo de influencia europea (véase Behrmann, 1999: 

312), aunque en Estados Unidos pocos conocían la tradición filosófica de Hegel, 

Marx y Freud en la que se inscribía Marcuse (véase ibid.: 314). En la República Fe-

deral, Marcuse debatió por primera vez en 1964 con estudiantes políticamente acti-

vos (véase Demirović, 1999: 895). Sus primeras observaciones públicas sobre el mo-

vimiento estudiantil alemán las hizo durante su ponencia en el congreso del SDS 

“Vietnam, análisis de un ejemplo”. Al comienzo de su ponencia, destacó la “negati-

va espontánea de la juventud opositora a colaborar” y el “asco por el estilo de vida 

 
10 Ya en 1961, Marcuse había participado en un acto estudiantil contra la invasión estadounidense de 
Cuba en la Universidad de Brandeis (véase Kraushaar, 1998a: 179). En uno de los primeros grandes 
teach-ins contra la guerra de Vietnam en Los Ángeles, intervino como orador (véase ibíd.: 229). Paul 
Breines ofrece una valoración contemporánea de la interacción entre la “Nueva Izquierda” y Marcuse 
(Breines, 1968). Señala que El hombre unidimensional y Tolerancia represiva fueron dos de los textos 
más discutidos dentro de la “Nueva Izquierda” (véase ibíd.: 137; Roth, 1985: 170 y ss.). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 417 - 

 

de la ‘sociedad de la abundancia’” (Marcuse, 1966: 206). Describió a los intelectua-

les y a los jóvenes como 

“la oposición más audible, visible y eficaz. (...) La oposición radical entre los es-

tudiantes y los jóvenes no es una oposición socialista o comunista. La desconfian-

za hacia toda ideología (y el comunismo, el socialismo y el marxismo son conside-

rados ideologías por estos jóvenes) es un factor decisivo en este movimiento. El 

lema ‘no confiamos en nadie mayor de treinta años’ caracteriza la situación. (...) 

Llama la atención la espontánea unidad entre la rebelión política, intelectual y 

sexual instintiva (...). (...) Se percibe algo que va más allá de la oposición política 

y que representa una nueva unidad: una unidad entre política y eros. (...) Puede 

que sea totalmente romántico, lo admito, pero veo en esta unidad una agudiza-

ción y una profundización de la oposición política” (ibid.: 207). 

Marcuse también incluía en la oposición radical a los “grupos desfavorecidos” de 

la población (ibid.). La clase obrera, por el contrario, estaba integrada en la socie-

dad, y la lucha de clases se había convertido en un conflicto circunscrito a intereses 

puramente económicos y políticos (ibid.: 208). Dado que no habría ningún movi-

miento revolucionario de masas en un futuro previsible, la rebelión de la juventud 

tampoco podía ser revolucionaria por el momento. Sin embargo, según Marcuse, la 

oposición política a la guerra de Vietnam era necesaria, 

 “aunque creamos que es inútil, simplemente para poder sobrevivir como seres 

humanos y tal vez hacer posible una existencia digna para otros” (ibid.: 209). 

Como Rolf Wiggershaus lo expresó una vez de manera muy acertada, hacia el jo-

ven movimiento de protesta Marcuse sentía “respeto por una necesidad existencial 

de comportamiento digno” (Wiggershaus, 2001: 682). 

Las declaraciones centrales de Marcuse sobre el movimiento estudiantil se en-

cuentran en las conferencias que impartió en julio de 1967 en la Universidad Libre 

de Berlín.11 Marcuse subrayó en su conferencia El final de la utopía que las formas de 

liberación humana que antes se consideraban imposibles se han vuelto posibles gra-

cias al desarrollo de las fuerzas productivas. Por lo tanto, se ha alcanzado “el final de 

la utopía”, porque todos los proyectos sociales utópicos son realmente viables: 

“Todas las fuerzas materiales e intelectuales que pueden utilizarse para la realiza-

ción de una sociedad libre están ahí. El hecho de que no se utilicen para ello se 
 

11 Marcuse ya había expresado algunas de sus ideas en un texto para la revista Kursbuch. “En este sen-
tido, ella [la oposición de la juventud, H.V.] se dirige totalmente contra el sistema en su conjunto (...). 
Estos jóvenes y estas jóvenes ya no comparten las necesidades represivas de los favores y la seguridad 
del poder; en ellos surge quizás una nueva conciencia (...). En resumen: aquí se encuentra la “negación 
determinada” de lo existente, pero sin una organización eficaz (...)” (Marcuse, 1967c: 6). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 418 - 

 

debe exclusivamente a la movilización total de la sociedad existente contra su 

propia posibilidad de liberación” (Marcuse, 1967a: 14). 

Dado que actualmente no existe una clase revolucionaria, una crítica materialista 

debe centrarse principalmente en “mostrar y promover el surgimiento y el desarrollo 

de necesidades vitales de libertad” (ibid.: 15). La creciente tecnificación del proceso 

de producción hace posible el desarrollo de esas necesidades, que actualmente son 

fundamentales para una concepción progresista del socialismo.12 Por lo tanto, en 

contra de Marx, también habría que volver a pensar como una posibilidad real en la 

superación del trabajo en el juego libre de coacción (cf. ibid.: 20).13 Estas posibilida-

des históricas deben pensarse hoy 

“en formas (...) que, de hecho, indiquen más bien la ruptura que la continuidad 

con la historia anterior, la negación más que lo positivo, la diferencia más que el 

progreso (...)” (ibid.: 15). 

En el debate, Marcuse explicó que, aunque no consideraba que el movimiento es-

tudiantil fuera un movimiento revolucionario, lo veía como uno de los grupos oposi-

tores en el que ya se manifestaban las necesidades de emancipación fundamentales 

para una revolución (véase ibid.: 23; 30). Dado que ya en los años sesenta sus decla-

raciones se interpretaban una y otra vez en el sentido de que consideraba al movi-

miento de protesta estudiantil u otros grupos marginales, en lugar del proletariado, 

como una nueva clase revolucionaria, Marcuse señaló repetidamente, en ocasiones 

con palabras bastante duras, que se trataba de un malentendido (véase ibid.: 21, 27; 

Marcuse, 1968: 227 y ss.). También se opuso a este malentendido en numerosas en-

trevistas (véase Kraushaar, 1998b: 645 y ss.; 476; 295). Sin embargo, como ya se ha 

mencionado, Marcuse consideraba que el movimiento estudiantil tenía necesidades 

fundamentales de liberación que él consideraba muy importantes: 

“De hecho, considero que la redefinición del factor subjetivo es una de las nece-

sidades más decisivas de la situación actual. (...) Considero que el desarrollo de la 

 
12 Marcuse subrayó, por cierto, un rasgo normativo de su pensamiento: “Creo que también para Marx 
el socialismo es algo que debería ser. Este rasgo normativo forma parte de la esencia del socialismo 
científico. El socialismo debe ser; es, como realmente podríamos decir, una necesidad biológica, socio-
lógica y política” (Marcuse, 1967b: 185, énfasis en el original). 
13 Karl Marx señaló en un pasaje muy citado de El capital: “El reino de la libertad comienza, en efecto, 
allí donde cesa el trabajo determinado por la necesidad y la utilidad exterior; por lo tanto, por su pro-
pia naturaleza, se encuentra más allá de la esfera de la producción material propiamente dicha. (...) La 
libertad en este ámbito solo puede consistir en que el hombre socializado, los productores asociados, 
regulen racionalmente su metabolismo con la naturaleza (...). Pero esto sigue siendo siempre un reino 
de la necesidad. Más allá de este comienza el desarrollo de la fuerza humana, que se considera un fin 
en sí mismo, el verdadero reino de la libertad, pero que solo puede florecer sobre la base del reino de la 
necesidad” (Marx, 1894: 828; cf. Marcuse, 1968: 229-235). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 419 - 

 

conciencia, (...) si se quiere, esta desviación idealista, es hoy en día una de las 

principales tareas del materialismo (...). (...) Una de las tareas es descubrir y libe-

rar al tipo de persona que quiere la revolución, que necesita la revolución, porque 

de lo contrario colapsa: ese es el factor subjetivo, que hoy en día es más que un 

factor subjetivo” (Marcuse 1967a: 29). 

La aparición de estas nuevas necesidades, en particular, en el movimiento estu-

diantil, es la prueba de la posibilidad de la acción política, del carácter contingente 

de las condiciones sociales: “Los intersticios dentro de la sociedad existente siguen 

abiertos, y aprovecharlos es una de las tareas más importantes” (ibid.: 34). Cuando 

se le preguntó sobre la dificultad de desarrollar necesidades emancipadoras en una 

sociedad que, según el propio Marcuse, produce continuamente necesidades represi-

vas, Marcuse admitió: 

“Su objeción es que, para desarrollar las nuevas necesidades revolucionarias, pri-

mero hay que abolir los mecanismos que reproducen las viejas necesidades. Para 

abolir los mecanismos que reproducen las viejas necesidades, primero debe existir 

la necesidad de abolir los viejos mecanismos. Ese es precisamente el círculo vicio-

so en el que nos encontramos, y no sé cómo salir de él” (ibid.: 41). 

Marcuse también destacó la importancia política del movimiento estudiantil en 

su segunda conferencia en Berlín sobre “El problema de la violencia en la oposi-

ción”. 

“Saben que considero que la oposición estudiantil es hoy uno de los factores más 

decisivos del mundo, (...) uno de los factores más fuertes que tal vez pueda con-

vertirse algún día en una fuerza revolucionaria” (ibid.: 47). 

Sin embargo, las fuerzas opositoras actuales solo podrían servir para preparar un 

movimiento revolucionario, puesto que un debilitamiento efectivo del sistema capi-

talista mundial más bien sería posible a través de los movimientos de descoloniza-

ción en el “Tercer Mundo”14 (véase ibid.: 52 y ss.). Marcuse desarrolló un argumento 

similar en una conferencia que pronunció una semana más tarde en Londres (véase 

Kraushaar, 1998a: 267). En ella formuló con mayor precisión lo que, en su opinión, 

constituía la novedad de la situación histórica y de la oposición actual: 

 
14 El término “Tercer Mundo” ha sido objeto de críticas con razón. Originalmente se refería a los “paí-
ses no alineados”, luego a todos los países “subdesarrollados”. Sin embargo, desde 1989/1990, con la 
desaparición de la URSS, no solo ha desaparecido el “Segundo Mundo”, sino que la jerarquización 
tácita y la visión eurocéntrica del mundo que la acompaña han sido objeto de críticas cada vez mayo-
res. No obstante, en este trabajo se utiliza el término porque su significado en el lenguaje cotidiano 
sigue haciéndolo inevitable. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 420 - 

 

“Creo que nos enfrentamos a una situación históricamente novedosa, porque hoy 

se trata de liberarnos de una sociedad que funciona relativamente bien, rica y po-

derosa. El problema al que nos enfrentamos es la necesidad de liberarnos no de 

una sociedad pobre (...), sino de una sociedad que desarrolla a gran escala las ne-

cesidades materiales e incluso culturales de las personas (...). Y con ello ya queda 

dicho que buscamos una liberación para la que, aparentemente, no existe una ba-

se de masas en la sociedad” (Marcuse, 1967b: 186). 

Ya existiría un inicio de nuevas necesidades emancipadoras, 

“especialmente entre los grupos sociales aún no integrados y entre aquellos que, 

en virtud de su posición privilegiada, pueden atravesar el velo ideológico y mate-

rial de los medios de comunicación de masas y del adoctrinamiento: la intelectua-

lidad” (ibid.: 196). 

Los intelectuales –es decir, también los estudiantes– nunca podrían ser por sí so-

los una fuerza revolucionaria, “pero podrían convertirse en catalizadores, hoy quizá 

más que nunca” (ibid.), podrían “desempeñar el papel de precursores (...)” (ibid.: 

198). En este sentido, Marcuse también elogió el movimiento estudiantil en una 

conferencia que pronunció en 1968 en la escuela de verano del grupo yugoslavo 

Praxis. Tituló su conferencia con un lema de los estudiantes de la Sorbona de París 

que protestaban: “Soyons réalistes – demandons l’impossible” (Marcuse, 1968: 227, 

énfasis en el original). Este fantástico lema dejaba claro que el movimiento estudian-

til volvía a vincular la idea de una sociedad diferente con la liberación y la solidari-

dad, y reclamaba los ideales utópicos ridiculizados por el marxismo contemporáneo, 

que hoy en día se han convertido en algo posible (véase ibid.: 227 y ss.). El movi-

miento estudiantil habría recordado “que el socialismo es, ante todo, una nueva for-

ma de existencia humana” (ibid.: 233). 

“Creo que esta consigna marca un punto de inflexión en el desarrollo (...) de las 

sociedades establecidas en general y que, ante este hecho, hoy en día no es posi-

ble revisar los conceptos de Marx sin tener en cuenta el movimiento de protesta 

estudiantil” (ibid.: 227). 

Aunque el movimiento estudiantil era solo una minoría radical, articulaba de 

manera vanguardista “lo que la gran mayoría de la población aún no había articula-

do y reprimía” (ibid.: 228; véase Kraushaar, 1998b: 295). Así, Marcuse atribuyó al 

movimiento estudiantil una función vanguardista, ya que expresaba necesidades 

emancipadoras que, aunque tácitas, eran compartidas por amplios sectores de la po-

blación. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 421 - 

 

En su Ensayo sobre la liberación, un intento de “analizar la oposición contemporá-

nea contra la sociedad organizada por el capitalismo corporativo” (Marcuse, 1969: 

307), Marcuse abordó de forma muy detallada las posibilidades políticas de la oposi-

ción estudiantil. El ensayo se escribió en gran parte ya en 1967, pero no se publicó 

hasta 1969 (véase Roth, 1985: 202; Marcuse, 1969: 242). En el prólogo se dice: 

“La creciente oposición al dominio mundial del capitalismo corporativo se en-

frenta al poder inquebrantable de ese dominio (...). Recientemente, esta amena-

zadora homogeneidad se ha relajado; una alternativa irrumpe ahora en el conti-

nuo represivo. (...) La gran rebelión adopta diversas formas” (ibid.: 241). 

Marcuse enumera a continuación los movimientos en los que basa esta alternati-

va al capitalismo occidental y al socialismo real estalinista: los movimientos de des-

colonización en el “Tercer Mundo”, las revueltas entre los habitantes de los guetos y 

la población negra en los Estados Unidos, pero sobre todo el movimiento estudiantil 

internacional. Estas fuerzas, ninguna de las cuales por sí sola significaba la revolu-

ción, encarnaban sin embargo una esperanza, ya que ponían de manifiesto tanto los 

límites del poder social dominante para contener las tendencias emancipadoras co-

mo el renovado deseo de liberación (cf. ibid.: 242). Por lo tanto, debían ser observa-

das muy de cerca por una Teoría Crítica de la sociedad y examinadas en cuanto a sus 

posibilidades (cf. ibid.: 242). 

Según Marcuse, en consonancia con Marx, un movimiento verdaderamente re-

volucionario es inconcebible sin una base revolucionaria de masas, ya que, en última 

instancia, sigue dependiendo de la mayoría de los trabajadores: “objetivamente, ‘en 

sí’, los trabajadores siguen siendo la clase revolucionaria potencial; subjetivamente, 

‘para sí’, no lo son” (ibid.: 255). Según Marcuse, la esperanza que encarnaban los 

movimientos de protesta se basaba en sus nuevas necesidades de liberación, ya que 

“su conciencia y sus objetivos los convierten en representantes del verdadero interés 

general de los oprimidos” (ibid.: 284). Marcuse determinó este interés genuino de la 

mayoría de la población basándose en una antropología prudentemente insinuada: 

todos los seres humanos tienen necesidades emancipadoras de liberación, que po-

drían servir como “base biológica del socialismo”15 (ibid.: 248). Marcuse veía la “ba-

se biológica” en el hecho de que las necesidades psíquicas y físicas básicas del ser 

humano no se satisfacían en la actualidad y que estas, como en la revuelta de la ju-

ventud, podían dirigirse contra lo falso existente mediante una conciencia crítica de 

 
15 El hecho de que Marcuse ponga la palabra “biológico” entre comillas indica que no se refiere a una 
biología humana inmutable. Ya en Eros y civilización, Marcuse había afirmado, en contra de Freud, 
que la “naturaleza del ser humano” era para él un hecho histórico y, por lo tanto, también modificable. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 422 - 

 

la sociedad: “La revuelta instintiva se transforma en una rebelión política” (ibid.: 

250). La energía instintiva de Eros, que empuja hacia vínculos libidinosos cada vez 

mayores, podría entenderse como una base biológica para una revolución: 

“entonces tendríamos, más allá de todos los ‘valores’, un fundamento psicológico 

instintivo para la solidaridad entre los seres humanos, una solidaridad que (...) 

aparece como condición previa para la liberación” (ibid.: 250). 

En consecuencia, Marcuse denomina la praxis de los estudiantes, en concreto, como 

revuelta, no como revolución (cf. ibid.: 241). Pero: 

“Han arrancado la idea de la revolución del continuo de la opresión y la han vin-

culado a su verdadera dimensión: la de la liberación” (ibid.: 243). 

Aunque la situación social no sea revolucionaria, podría llegar a serlo a largo pla-

zo (véase ibid.: 288) si los movimientos de protesta supieran desempeñar su papel de 

“catalizadores” (véase ibid.: 286). Marcuse confía en ellos sobre todo debido a la 

radicalidad de su rechazo a la sociedad, que él atribuye a una nueva moral sexual y a 

nuevas exigencias estéticas (véase ibid.: 263 y ss.), a un uso subcultural del lenguaje 

(véase ibid.: 270 y ss.) y a nuevas formas de música (véase ibid.: 280). El movimien-

to estudiantil no es solo un movimiento de estudiantes, sino que ya está teniendo un 

impacto en otras partes de la sociedad y, además, forma parte de la “nueva clase 

obrera” (ibid.: 291), que está adquiriendo cada vez más importancia en el proceso de 

producción debido a la creciente importancia del trabajo mental e intelectual (cf. 

ibid.: 291). Este movimiento es actualmente el “fermento de la esperanza” (ibid.: 

291) y ha demostrado su impacto político en el Mayo de París y en la oposición a la 

guerra de Vietnam, especialmente en los Estados Unidos (cf. ibid.: 299). Para que las 

esperanzas depositadas en los movimientos de protesta se puedan cumplir, es necesa-

rio intensificar el trabajo político (véase ibid.: 288) y desarrollar nuevas formas de 

desobediencia civil que puedan debilitar las sociedades existentes y agudizar las con-

tradicciones sociales (véase ibid.: 310). 

“Solo entonces se daría el clima político que proporcionaría una base de masas 

para las nuevas formas de organización necesarias para liderar la lucha” (ibid.: 

311). 

Con sus conferencias y escritos, Marcuse se había convertido en parte de la 

“Nueva Izquierda”. 

“La coincidencia de algunas de las ideas propuestas en mi ensayo con las formula-

das por los jóvenes rebeldes me impresionó mucho” (ibid.: 242), 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 423 - 

 

escribió en el prólogo de Ensayo sobre la liberación. A raíz de ello, Marcuse fue fre-

cuentemente entrevistado por diversos medios de comunicación como “filósofo de la 

Nueva Izquierda”. En estas entrevistas, Marcuse se pronunció repetidamente sobre 

cuestiones relacionadas con el movimiento estudiantil y la “Nueva Izquierda”. La 

gran cantidad de entrevistas hace que la situación sea confusa, pero algunas entrevis-

tas fundamentales están disponibles en la colección de documentos de Wolfgang 

Kraushaar. Marcuse rechazó enérgicamente como “tontería” (cf. Kraushaar, 1998b: 

655) el papel que a menudo se le atribuía de precursor de la Nueva Izquierda, men-

tor, vocero o portavoz de los movimientos de protesta (cf. ibid.: 494; 643; 655). Por 

el contrario, señaló que probablemente muy pocos estudiantes habían leído y com-

prendido realmente sus libros (véase ibid.: 643). Tampoco había presagiado el mo-

vimiento estudiantil (véase ibid.: 489). Del mismo modo, Marcuse negó repetida-

mente haber afirmado que los estudiantes fueran hoy en día la “nueva clase revolu-

cionaria” en lugar del proletariado (véase ibid.: 295; 381; 476; 645). Sin embargo, 

reconoció que la Nueva Izquierda y los estudiantes habían desarrollado una nueva 

conciencia de que una sociedad liberada supondría una diferencia cualitativa con 

respecto a las sociedades existentes y que, por lo tanto, el pensamiento radical debía 

orientarse más hacia un salto fuera de la historia que hacia el progreso dentro de ella 

(véase ibid.: 295). De ahí proviene también el fuerte elemento anarquista del movi-

miento estudiantil, que Marcuse consideraba progresista (véase ibid.: 644). Sin em-

bargo, lo decisivo es que los estudiantes no desarrollaron sus ideas utópicas de una 

sociedad completamente diferente a partir de una situación de miseria, sino a partir 

de la “sociedad de la abundancia” (ibid.: 380). Marcuse se mostró entusiasmado con 

estos acontecimientos y con el movimiento de algunos estudiantes: 

“Una de las experiencias más gratificantes de mi vida fue observar que el movi-

miento estudiantil es un movimiento internacional que se ha desarrollado sin 

formas organizativas fijas (...). Pude convencerme de que en el movimiento estu-

diantil internacional existe una fuerte tendencia al socialismo, pero con una 

nueva concepción del socialismo (...). Es una concepción del socialismo que ex-

presa la necesidad incondicional de un cambio cualitativo en todo el contenido 

de la vida” (ibid.: 476). 

La educación de la población hacia una conciencia progresista sería actualmente, 

sobre todo, tarea de los estudiantes y los intelectuales (cf. ibid.: 490; 646). La opor-

tunidad de la Nueva Izquierda residiría, por tanto, en realizar un trabajo preparatorio 

para una praxis revolucionaria (cf. ibid.: 656). Marcuse vio en los estudiantes los 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 424 - 

 

primeros indicios de un “nuevo tipo de ser humano” (ibid.: 660) que ya no compar-

tía las necesidades represivas de la sociedad de clases antagónica (cf. ibid.: 660). 

Las reacciones públicas de Adorno y Marcuse demuestran que la valoración ex-

presada al principio es acertada: a pesar de algunas similitudes, ambos filósofos reac-

cionaron de manera muy diferente al movimiento estudiantil y, a pesar de la evolu-

ción de su argumentación, ambos se mantuvieron fieles a su valoración inicial. Sus 

valoraciones públicas del movimiento de protesta son diametralmente opuestas en 

puntos decisivos. El siguiente paso es examinar la correspondencia entre ambos pen-

sadores, que completa la imagen de los argumentos y líneas de pensamiento con los 

que describieron y evaluaron el fenómeno del movimiento estudiantil. 

 

4  “GRAVES DIFERENCIAS POLÍTICAS”:  

    LA DISPUTA EN LA CORRESPONDENCIA 

 

“Que considere más importante ocuparme de esto [de la dialéctica negativa, H.V.] 

que de otras cosas más cercanas a la realidad puede deberse a mi narcisismo, pero 

no del todo: estoy convencido de que, en lo que respecta a la unidad de teoría y 

praxis, hoy en día el acento recae en la teoría más avanzada y reflexiva. Muchos 

de los jóvenes estudiantes tienden a sintetizar su especie de praxis con una teoría 

inexistente, lo que da lugar a un decisionismo que recuerda el horror. Hablar de 

todo esto entre nosotros sería muy necesario” (Adorno-Marcuse; 1.6.1967; cit. en 

Tiedemann, 2000: 44 y ss.). 

Con esta carta de Adorno a Marcuse se inició el debate epistolar sobre el movi-

miento estudiantil que ambos pensadores mantuvieron hasta agosto de 1969.16 En 

las cartas chocaban sus diferentes opiniones, que, debido al carácter privado del for-

mato, solían formularse de manera muy abierta, aunque rara vez se planteaban argu-

mentos completamente nuevos. Sin embargo, en Adorno se encuentran manifesta-

ciones muy abiertas de simpatía hacia el movimiento estudiantil, que nunca expresó 

públicamente. Estas respaldan la tesis defendida anteriormente de que, a pesar de 

todos los conflictos, Adorno nunca se desvinculó por completo del movimiento es-

tudiantil (véase más arriba el apartado 3). 

Ambos pensadores consideraban insuficiente la forma epistolar del debate, y mu-

chas cartas de 1967, 1968 y 1969 contienen el deseo de reunirse durante los meses 

 
16 Las cartas accesibles entre Adorno y Marcuse se encuentran en Wolfgang Kraushaar (Kraushaar, 
1998b) y Rolf Tiedemann (Tiedemann, 2000). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 425 - 

 

de verano para poder discutir con tranquilidad. Sin embargo, esta reunión no se pro-

dujo antes de la muerte de Adorno. Tanto Adorno como Marcuse eran conscientes 

desde el principio de la relevancia política de su debate epistolar, ya que en 1967 

Marcuse le había escrito a Adorno: 

“Teddy, pasaría por alto estas cosas si no temiera que en ellas se expresaran serias 

diferencias políticas” (Marcuse-Adorno; 16.6.1967; citado en Kraushaar, 1998b: 

261). 

Adorno respondió entonces a Horkheimer: 

“Después de una carta como la de Herbert, uno empieza a sentir escalofríos, si es 

que no los sentía ya desde hacía tiempo” (Adorno-Horkheimer; 16.6.1967; citado 

en ibid.: 263). 

A medida que el “conflicto local de Fráncfort” (Claussen, 1985: 65) se agravaba 

con la ocupación del Instituto de Investigación Social, las cartas se volvían cada vez 

más duras. En mayo de 1969, Adorno envió a Horkheimer las líneas ya citadas en la 

introducción, en las que afirmaba que ya no sabía cómo evitar una ruptura abierta 

con Marcuse (véase Kraushaar, 1998b: 639). Quien lea las cartas con atención per-

cibirá entre líneas lo doloroso que debió de ser para ambos el desacuerdo político y la 

creciente disputa. No se trataba de un simple conocido, sino de una larga y estrecha 

amistad intelectual que amenazaba con fracasar debido a diferencias políticas. 

En concreto, en la correspondencia sobre el movimiento estudiantil –se trata de 

unas veinte cartas entre junio de 1967 y agosto de 1969, sin contar aquellas que solo 

tratan cuestiones organizativas– se pueden distinguir tres niveles de contenido. En 

estas cartas, Adorno y Marcuse discutían a) sobre la valoración del movimiento es-

tudiantil y el activismo estudiantil; b) sobre la relación adecuada entre teoría y pra-

xis en ese momento y c) a nivel personal, sobre los conflictos en Fráncfort. La cre-

ciente disputa sobre este último punto llevó a Marcuse a cancelar una visita a Fránc-

fort que llevaba mucho tiempo planeando para junio de 1969.17 

En diciembre de 1968, Adorno y Horkheimer informaron a Marcuse de la nueva 

ola de huelgas estudiantiles en la Universidad de Fráncfort: 

“En este momento, aquí reina el caos, no pocos edificios de la universidad están 

ocupados. Muchos seminarios ya no pueden celebrarse, entre ellos precisamente 

los más progresistas. Las reivindicaciones estudiantiles, muy justificadas, y las ac-

ciones cuestionables se mezclan de tal manera que ya no se puede hablar de tra-

 
17 Marcuse canceló definitivamente su visita en una carta del 23 de mayo de 1969 (véase Kraushaar, 
1998b: 634). Al parecer, el motivo fue que Marcuse no quería tomar una posición clara en el conflicto 
entre el Instituto y los estudiantes (véase ibid.: 601 y ss.). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 426 - 

 

bajo productivo ni siquiera de un pensamiento razonable” (Horkheimer/Adorno-

Marcuse; 17/12/1968; citado en Kraushaar 1998b: 519 y ss.). 

Marcuse respondió a Adorno: 

“Lo que dices sobre la evolución del movimiento estudiantil coincide plenamente 

con mi experiencia. Las reivindicaciones racionales e irracionales, incluso contra-

rrevolucionarias, están indisolublemente unidas. ¿Dónde nos situamos?” (Marcu-

se-Adorno; 12.1.1969; cit. ibid.: 541). 

Poco después, Adorno señaló en una carta que el creciente “activismo irracional” 

(Adorno-Marcuse; 24.1.1969; cit. en Tiedemann, 2000: 91) de los estudiantes con-

duciría a una burocratización de la universidad.18 En febrero de 1969 escribió: 

“Aquí volvió a producirse una situación horrible. Un grupo del SDS liderado por 

Krahl ocupó una sala del Instituto (...). Tuvimos que llamar a la policía (...). En 

la propaganda se tergiversan completamente los hechos, como si hubiéramos to-

mado medidas represivas nosotros y no los estudiantes, que nos gritaban que nos 

calláramos (...)” (Adorno-Marcuse; 14.2.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 574 y 

ss.). 

Marcuse se limitó en sus dos cartas siguientes a afirmar: “La situación allí es real-

mente espantosa” (Marcuse-Adorno; 18.3.1969; cit. en ibid.: 578). Adorno le había 

contado anteriormente que Habermas y él habían sido atacados con huevos por los 

estudiantes (Adorno-Marcuse; 28.2.1969; cf. ibid.). Y le había escrito a Marcuse: 

“No puedo explicarme con qué tranquilidad (...) registro estas cosas. Si es la edad 

o una intensa represión para poder terminar mi trabajo, no sabría decirlo” 

(Adorno-Marcuse; 28/2/1969; citado en ibid.).19 

En su siguiente carta, Adorno expresaba su opinión de que el movimiento estu-

diantil, al menos en su ala más activista, se encontraba al borde del colapso definiti-

vo, de modo que sus portavoces se veían obligados a recurrir a “manifestaciones ex-

tremas” (Adorno-Marcuse; 25/3/1969; cit. ibid.: 579) para que el movimiento pudie-

ra continuar. Expresó serias preocupaciones sobre el próximo semestre de invierno 

 
18 Para Adorno, las tendencias tecnocráticas se manifestaban especialmente en las formas de organiza-
ción estudiantil, en el “apego burocrático a los reglamentos, la “obligatoriedad”, los innumerables 
comités y similares (...)” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 652). El movimiento 
mostraba “de forma drástica los rasgos de esa misma tecnocratización a la que supuestamente quieren 
oponerse (...)” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.). 
19 Adorno trabajaba desde diciembre de 1966 en su Teoría estética (véase Kraushaar, 1998b: 218; 
Adorno, 1969f: 409). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 427 - 

 

de 1969/1970, “sobre todo porque algunas personas cuentan con bombas y disparos” 

(Adorno-Marcuse; 25.3.1969; cit. ibid.).20 

En abril de 1969, Marcuse envió una larga carta a Adorno en la que expresaba su 

rechazo político a la reacción ante la ocupación estudiantil del instituto y señalaba 

claras diferencias de contenido. Para él, la situación había “cambiado de forma deci-

siva” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. ibid.: 601), desde que había escuchado los 

relatos personales de los estudiantes de Fráncfort sobre los incidentes (cf. ibid.). 

“Brutal: si la alternativa es la policía o los estudiantes de izquierda, estoy con los 

estudiantes, con una excepción decisiva, a saber, si mi vida está amenazada o si se 

amenaza con violencia contra mí y contra mis amigos y la amenaza es seria. Sin 

tal amenaza de violencia, la ocupación de espacios (fuera de mi vivienda) no es 

para mí motivo suficiente para llamar a la policía” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; 

cit. en ibid.: 601). 

A continuación, Marcuse volvió a afirmar de manera paradigmática: 

“Sigo creyendo que nuestra causa (que no es solo nuestra) está más en manos de 

los estudiantes rebeldes que de la policía (...). Me conoces lo suficiente como para 

saber que rechazo con el mismo énfasis que tú la aplicación inmediata de la teoría 

a la praxis. Pero creo que hay situaciones, momentos en los que la teoría es im-

pulsada por la praxis, situaciones y momentos en los que la teoría que se aleja de 

la praxis se vuelve infiel a sí misma” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.: 

601 y ss.). 

Tras esta valoración, Marcuse señaló “que estos estudiantes están influenciados 

por nosotros (y sin duda también por ti)” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.: 

602). A continuación, comentó que entendía sus acciones, aunque no las considera-

ba revolucionarias: 

“sabemos (y ellos saben) que la situación no es revolucionaria, ni siquiera prerre-

volucionaria. Pero la misma situación es tan horrible, tan asfixiante y humillante, 

que la rebelión contra ella obliga a una reacción biológica, fisiológica: ya no se 

puede soportar, uno se asfixia y tiene que respirar. Y ese aire fresco no es el de un 

‘fascismo de izquierdas’ (¡contradictio in adjecto!), es el aire que nosotros (al me-

 
20 Al parecer, Adorno también se sentía personalmente amenazado por parte del movimiento estu-
diantil. Él y su esposa Margarete temían, por ejemplo, que los estudiantes activistas destrozaran su 
apartamento. Rudolf zur Lippe cita a Adorno con las siguientes palabras: “Si vienen y ocupan este 
apartamento, que lo hagan, por mí no hay problema. Pero quiero poner dos condiciones. No se deben 
destruir los libros y quiero tener voz y voto en lo que se puede escribir en las paredes” (Lippe, 1989: 
117). Sin embargo, Rudolf zur Lippe expresa la opinión de que nunca se consideró seriamente un 
ataque estudiantil de este tipo contra Adorno. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 428 - 

 

nos yo) también queremos respirar alguna vez (...). Discuto con los estudiantes, 

los insulto cuando considero que son estúpidos (...), pero probablemente no recu-

rriría a armas peores y más horribles que las suyas para defenderme” (Marcuse-

Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.: 602). 

Marcuse utilizó aquí, de forma muy resumida, uno de sus argumentos centrales 

sobre el movimiento estudiantil: consideraba fundamentalmente progresista la nece-

sidad casi física de una vida diferente, que a veces también empujaba a acciones irre-

flexivas. Y como, por lo demás, también apoyaba políticamente al movimiento estu-

diantil, la llamada a la policía le resultaba tan incomprensible como la acusación de 

Habermas de “fascismo de izquierdas”.21 En su respuesta, Adorno admitió que la car-

ta de Marcuse le había “dolido” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 624). De-

fendió la llamada a la policía, ya que, como director del Instituto de Investigación 

Social, habría sido responsable de todos los daños causados por la ocupación. Consi-

deraba que la exigencia de autocrítica que le planteaban los estudiantes era “puro 

estalinismo” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. ibid.). Daba la razón a Marcuse en que 

la praxis política podía impulsar la teoría en determinados momentos. 

“Sin embargo, hoy en día no existe objetivamente una situación de este tipo, ni 

el practicismo monótono y brutal al que nos enfrentamos aquí tiene nada que ver 

con la teoría” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. ibid.). 

Consideraba que el argumento de que hay que “coger aire” era el más sólido de 

Marcuse, pero tampoco este resulta convincente en última instancia: 

“Dicho sin rodeos: que simplemente no puedas seguir viviendo por lo que está pa-

sando en Vietnam o Biafra sin participar en las acciones estudiantiles me parece 

un autoengaño” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 624 y ss.). 

Estas acciones estudiantiles, que no guardaban relación con ninguna teoría de la 

sociedad, que no reflejaban las condiciones sociales, le recordaban además a Adorno 

más bien a un movimiento tecnocrático y con tendencias fascistas: 

“Me parece igualmente incuestionable que comportamientos como los que he te-

nido que observar, y cuya descripción te ahorraré a ti y a mí, tienen realmente al-

go de esa violencia irreflexiva que, desgraciadamente, forma parte del fascismo” 

(Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 625). 

Con esta formulación, Adorno no solo defendió la expresión “fascismo de iz-

quierda” de Habermas, criticada por Marcuse, sino que también expuso lo mucho 

 
21 Klaus Briegleb ha escrito sobre la percepción que Marcuse tenía de los estudiantes alemanes en 1967 
en la Universidad Libre de Berlín: “Para el invitado, estos rebeldes son una cosa segura: antifascistas” 
(Briegleb, 1993: 116). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 429 - 

 

que le inquietaba el activismo de los estudiantes. Quien no quiera reconocer que sus 

propias acciones no conducen a nada, quien se ciegue ante esta constatación, según 

el razonamiento de Adorno, también corre el riesgo de recurrir, en contra de su pro-

pia intención, a una forma de política irreflexiva, ciegamente violenta y, por lo tan-

to, con tendencia fascista. También insistió en este punto en su siguiente carta a 

Marcuse. Tras subrayar que la ocupación del instituto suponía una amenaza física 

“inminente” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.: 651), explicó que los estu-

diantes utilizan hoy en día la palabra “catedrático” “para menospreciar a las personas 

o, como ellos tan bellamente dicen, ‘acabar con ellas’, tal y como en su momento los 

nazis utilizaban la palabra ‘judío’” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.: 652; 

énfasis en el original). El activismo del movimiento estudiantil no es inofensivo, 

sino más bien cuestionable en varios aspectos: 

“Por un lado, porque alimenta el potencial fascista que sigue intacto en Alema-

nia, sin preocuparse lo más mínimo por ello; pero también en la medida en que 

incuba en sí mismo tendencias que –y en esto también podemos discrepar– con-

vergen directamente con el fascismo” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. ibid.). 

Como prueba, Adorno citó la interrupción de una conferencia del embajador is-

raelí Asher Ben-Nathan en Fráncfort unos días antes (véase ibid.). Este incidente 

habría demostrado hasta qué punto el “antisionismo” del SDS ya se había convertido 

en antisemitismo abierto tras la Guerra de los Seis Días (véase Kraushaar, 1998a: 

435 y ss.). Adorno escribió al respecto: 

“Solo tendrías que mirar una vez a los ojos maníacamente paralizados de aquellos 

que, posiblemente invocándonos a nosotros mismos, vuelven su ira contra noso-

tros” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; citado en Kraushaar, 1998b: 652). 

Y concluyó su reflexión con la siguiente frase: “Me tomo mucho más en serio que 

tú el peligro de que el movimiento estudiantil derive en fascismo” (Adorno-Marcuse; 

19/6/1969; ibid.). Marcuse había subrayado anteriormente en su última carta la ne-

cesidad de una solidaridad política pública con el movimiento estudiantil. Lo había 

justificado con referencia a su concepción de una Teoría Crítica de la sociedad: 

“Pero nuestra (antigua) teoría tiene un contenido político interno, una dinámica 

política interna que hoy, más que nunca, nos empuja a adoptar una posición polí-

tica concreta. (...) incluso la teoría intacta no es inmune a la realidad” (Marcuse-

Adorno; 4.6. 1969; cit. ibid.: 649). 

Marcuse rechazó la acusación de “fascismo de izquierdas”: 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 430 - 

 

“La izquierda (auténtica) no puede, ‘por su propia antinomia’, convertirse en de-

recha sin cambiar de manera decisiva su base social y sus objetivos. Nada en el 

movimiento estudiantil indica tal cambio” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; citado en 

ibid.: 650). 

A continuación, abordó la relación entre teoría y praxis: 

“Escribes (...) que en su momento también habríamos soportado el asesinato de 

los judíos sin pasar a la praxis, ‘simplemente porque esta nos estaba bloqueada’. 

Sí, y precisamente hoy no lo está. La diferencia en la situación es la que existe 

entre el fascismo y la democracia burguesa” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; cit. 

ibid.). 

Como posibilidad práctica, Marcuse mencionó a continuación “la ‘civil disobe-
dience’, la acción directa” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; ibid.) y utilizó así para su 

argumentación el vocabulario político del movimiento estudiantil. En su última 

carta a Adorno, volvió a recurrir a su idea de que los grupos rebeldes, en concreto, 

de jóvenes intelectuales, podrían actuar como “catalizadores” (Marcuse-Adorno; 

21.7.1969; cit. ibid.: 653) de un movimiento revolucionario de masas. “Como tal 

catalizador, el movimiento estudiantil en los Estados Unidos ya ha tenido un efecto 

decisivo” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. en ibid.). En el momento actual, en el 

que no existe una situación revolucionaria, la oposición radical adoptaría formas 

poco ortodoxas e impredecibles (cf. ibid.: 654). 

“Creo que, precisamente en esta situación, nuestra tarea es ayudar al movimien-

to, tanto en el plano teórico como en la defensa contra la represión y la denun-

cia” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. en ibid.). 

Hacia el final de la carta, tras volver a exigir una posición clara contra la guerra 

de Vietnam (véase ibid.), Marcuse añadió: 

“Los estudiantes son muy conscientes de las barreras objetivas de su protesta; no 

nos necesitan para que se las hagamos ver, pero quizá nos necesiten para ayudar-

les a superarlas” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. ibid.). 

La última carta de Adorno22 comenzaba con la preocupación de que “debido a es-

ta historia, surgiera realmente algo serio entre ti, por un lado, y Max y yo, por otro” 

 
22 Según Wolfgang Kraushaar, la última carta de Adorno a Marcuse data del 6 de agosto de 1969 
(véase Kraushaar, 1998b: 671), mientras que según las Frankfurter Adorno Blätter data del 26 de julio 
de 1969 (véase Tiedemann, 2000: 115). Las diferencias en las fechas se deben probablemente al hecho 
de que la carta de Adorno fue mecanografiada por su secretaria a partir de un borrador manuscrito y, 
por lo tanto, no fue enviada a Marcuse hasta el día de la muerte de Adorno (véase Kraushaar, 1998b: 
671). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 431 - 

 

(Adorno-Marcuse; 6.8.1969; cit. ibid.: 671). De manera muy abierta, Adorno formu-

ló entonces algo así como una observación final sobre el movimiento estudiantil: 

“Soy el último en subestimar los méritos del movimiento estudiantil: ha inte-

rrumpido la transición fluida hacia un mundo totalmente administrado. Pero se le 

ha mezclado una pizca de delirio, que es teleológicamente inherente a lo totalita-

rio, y no solo –aunque también– como repercusión. Y yo no soy masoquista, ni si-

quiera en la teoría. Además, la situación alemana es realmente diferente. Que 

hace poco, en un examen, me volviera a caer gas lacrimógeno, es algo muy mo-

lesto, por cierto, con mi grave conjuntivitis. (...) Por lo visto, no te haces una 

idea del grado de odio que se concentra en Friedeburg, Habermas y en mí” 

(Adorno-Marcuse; 6.8.1969; cit. ibid.). 

Aunque Adorno había señalado en otras ocasiones los límites de la protesta estu-

diantil, en esta declaración privada reconocía sin reservas que el movimiento estu-

diantil era políticamente eficaz. Del mismo modo, ya había comentado a Marcuse en 

una carta anterior que, a pesar de todas las diferencias, seguía sintiéndose vinculado 

a sus estudiantes y los apreciaba más que a sus oponentes políticos: 

“(...) basta con asistir, como hice yo ayer, a una reunión de la facultad para volver 

a sentir solidaridad con aquellos que no lo son en absoluto con nosotros” (Adorno-

Marcuse; 24.1.1969; cit. en Tiedemann, 2000: 91). 

Del mismo modo, Adorno había subrayado en una carta privada al escritor 

Günther Grass tras el debate público en la Feria del Libro de Fráncfort de 1968 que, 

a pesar de los ataques por parte de los estudiantes, no quería 

“tampoco unirme a los Rüeggs23 e tutti quanti contra los estudiantes (...), con los 

que nosotros seguimos teniendo más en común cuando nos matan a golpes que 

cuando nos abrazan cariñosamente como a uno de los suyos” (Adorno-Grass, 

4.11.1968; citado en Kraushaar, 1998b: 473).25 

Aquí se ve, tanto en la carta a Grass como en las cartas a Marcuse, que Adorno se 

refería al movimiento estudiantil de forma mucho más positiva en sus declaraciones 

privadas que en sus reacciones públicas. Adorno también le escribió explícitamente 

a Grass que se negaba a distanciarse públicamente del movimiento estudiantil: 

“Prefiero distanciarme a través de lo que pienso y escribo que a través de declara-

ciones. (...) Por mucho que sepa que los estudiantes están llevando a cabo una 

revuelta ficticia y que sus acciones ahogan su propia conciencia de la irrealidad 

de sus acciones, también sé que ellos, y los intelectuales en general, han asumido 

 
23 Walther Rüegg fue rector de la Universidad de Fráncfort entre 1965 y 1973. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 432 - 

 

el papel de los judíos en la plataforma de la reacción alemana” (Adorno-Grass, 

4.11.1968; citado en ibid.).24 

Con la muerte de Adorno, el debate epistolar con Marcuse se interrumpió abrup-

tamente, sin que se hubiera producido un acercamiento en cuanto al contenido. En 

conjunto, las cartas demuestran la seriedad con la que Marcuse y Adorno se toma-

ban el debate sobre el movimiento estudiantil y lo importante que era para ellos 

convencer al otro de su propio punto de vista. Es lógico suponer que no se trataba 

simplemente de evaluar adecuadamente un movimiento de protesta política desde el 

punto de vista de la Teoría Crítica, sino que, de hecho, se trataba de toda su inter-

pretación del presente. La disputa sobre la “Nueva Izquierda” puso de manifiesto 

hasta qué punto Adorno y Marcuse se habían distanciado en cuestiones políticas, lo 

que parece haber sido doloroso para ambos. Una vez expuestas las valoraciones del 

movimiento estudiantil por parte de Adorno y Marcuse, procederá ahora explicarlas 

recurriendo a sus respectivos análisis políticos y teóricos de la actualidad. 

 

5  SOBRE LA RELACIÓN ENTRE TEORÍA Y PRAXIS 

 

“Los filósofos tan solo han interpretado el mundo de diversas 

maneras; lo importante es transformarlo” (Marx, 1845: 7). 

 

Karl Marx escribió este rechazo a la filosofía que solo piensa y no actúa en el 

Vormärz, en tiempos de expectativa de un levantamiento revolucionario del proleta-

riado industrial a escala mundial. Esperaba que la filosofía, como esfera separada de 

la acción práctica y social de los seres humanos, pudiera llegar a ser superflua me-

diante su realización y abolición en una revolución socialista. Desde las “Tesis sobre 

Feuerbach” de Marx, la transformación revolucionaria de lo existente como “praxis 

enfática” es el objetivo político de una crítica materialista de las condiciones socia-

les. Esta debe superar la separación entre filosofía y acción política, entre teoría y 

praxis.25 A continuación se analizará y discutirá la posición de Adorno y Marcuse 

 
24 En una carta a Adorno, Günther Grass se mostró consternado por los ataques políticos públicos de 
Hansjürgen Krahl contra su profesor y por la actitud defensiva de Adorno hacia Krahl, y le preguntó: 
“¿Por qué teme a sus alumnos?” (Grass-Adorno; 17/10/1968; citado en Kraushaar, 1998b: 471). 
25 “Por lo demás, creo que Marx realmente imaginaba –y debemos tener en cuenta sobre todo la época 
en la que se escribieron los escritos que aquí nos ocupan, es decir, alrededor del año 1848– que los 
filósofos no tenían nada mejor que hacer las maletas y convertirse en revolucionarios, es decir, escalar 
a las barricadas, que, como es sabido, hoy en día ya no se ven por ninguna parte y que probablemente 
podrían ser eliminadas con solo llamar a la policía o a la guardia civil si se levantaran hoy de alguna 
manera en un país avanzado. Pero él seguramente consideró algo así” (Adorno, 2007: 80). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 433 - 

 

sobre la relación entre teoría y praxis en los años sesenta, comenzando por Adorno. 

Al igual que en la sección anterior, aquí también se pondrán de manifiesto diferen-

cias filosóficas fundamentales, que solo se debatirán en la medida en que sean signi-

ficativas para el análisis teórico-político contemporáneo de ambos filósofos en el 

período en cuestión. 

Según Adorno, tras la experiencia del fascismo, el estalinismo y el Holocausto, 

las premisas que llevaron a Marx a instar a la praxis revolucionaria ya no son váli-

das.26 El momento revolucionario ya no se da, por lo que la crítica de la teoría en 

nombre de la praxis pierde su justificación. Por el contrario, la teoría debe volver a 

reflexionar críticamente sobre la praxis y no debe dejarse censurar por ella: 

“Lo que en Hegel y Marx siguió siendo teóricamente insuficiente se trasladó a la 

praxis histórica; por eso hay que volver a reflexionar teóricamente, en lugar de 

que el pensamiento se doblegue irracionalmente ante el primado de la praxis 

(...)” (Adorno, 1966a: 147). 

Dado que la organización racional del mundo fracasó de manera patente, Adorno 

se ve abocado de nuevo a la teoría y la filosofía. Se propone “deducir, por así decirlo, 

la actualidad de la filosofía del hecho de que su abolición haya fracasado” (Adorno, 

2007: 69). Sin embargo, el pensamiento de Adorno sobre la relación entre teoría y 

praxis no es solo una crítica a Marx porque este ya no sea actual, aunque en su época 

sí hubiera tenido toda la razón. Más bien, solo ahora se pone de manifiesto lo cues-

tionable que siempre ha sido la exigencia de una unidad entre teoría y praxis.27 Y así, 

la Dialéctica negativa, siguiendo las tesis de Marx, comienza con un rechazo pesaro-

so, pero decidido, de la praxis enfática: 

“La filosofía, que en su momento pareció obsoleta, se mantiene viva porque se 

desaprovechó el momento de su realización. El juicio sumario de que solo ha in-

terpretado el mundo, paralizada por la resignación ante la realidad, se convierte 

 
26 Las objeciones fundamentales que Adorno planteó contra las ideas de Marx sobre la praxis revolu-
cionaria no pueden reducirse a su experiencia histórica, del mismo modo que la Dialéctica negativa no 
es solo “pensar después de Auschwitz”. Las primeras ideas ya se encuentran en la conferencia inaugural 
de Adorno, donde afirma que la teoría correcta “impone (...) la praxis” (Adorno, 1931: 339). Adorno 
tiene razón, pues, cuando afirma en la entrevista con Der Spiegel: “No es que me haya alejado recien-
temente de la praxis, mi pensamiento siempre ha tenido una relación muy indirecta con la praxis” 
(Adorno, 1969f: 403). 
27 En su crítica a Marx, Adorno se refiere varias veces a Jürgen von Kempski (véase Adorno, 1969b: 
771; Adorno, 2007: 72), probablemente a su texto “Das kommunistische Palimpsest” [El palimpsesto 
comunista]. En él, von Kempski somete a crítica el Manifiesto del Partido Comunista y constata que, 
en el siglo XX, solo unas pocas ideas de Marx eran aptas para continuar. Al igual que Adorno, von 
Kempski también piensa que los revolucionarios desaprovecharon el momento revolucionario único 
en Europa alrededor de 1914 (véase Kempski, 1948: 108 y ss.). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 434 - 

 

en derrotismo de la razón, después de que la transformación del mundo ha fraca-

sado. Este mundo no concede ningún lugar desde el que pueda demostrarse de 

modo concreto el anacronismo de la teoría en cuanto tal, algo de lo que sigue 

siendo sospechosa. Quizás hace mucho tiempo que la interpretación que prometía 

la transición práctica resultaba insuficiente. No es posible prolongar teóricamen-

te el momento del que dependía la crítica de la teoría. La praxis, aplazada por 

tiempo indefinido, ya no es la instancia de oposición a la especulación autocom-

placiente, sino, en la mayoría de los casos, el pretexto para ahogar bajo el poder 

ejecutivo el pensamiento crítico, del que necesitaría la praxis transformadora, til-

dándolo de vano. Después de que la filosofía quebrantara la promesa de ser una 

con la realidad o de estar a punto de realizarla, se ve obligada a criticarse a sí 

misma sin piedad” (Adorno, 1966a: 15). 

La posición de Adorno sobre la relación entre teoría y praxis se remonta, por tan-

to, a la época anterior al movimiento estudiantil.28 Los conflictos políticos con sus 

estudiantes movilizados simplemente le obligaron a pronunciarse sobre la relación 

entre teoría y praxis “más allá de lo dicho en la Dialéctica negativa” (Adorno, 

1969c: 401), puesto que ahora un movimiento político reclamaba para sí haber en-

contrado la praxis de la Teoría Crítica o, al menos, estar buscándola seriamente.29 La 

crítica de Adorno a la “pseudoactividad” de los estudiantes solo se entiende si se 

consideran las acciones de estos como un desafío directo a su propia posición sobre 

la relación entre teoría y praxis.30 Y no solo eso: como se verá, ya en 1965 había in-

tentado advertir a sus estudiantes en sus clases contra esa praxis irreflexiva que, en 

su opinión, estos hicieron realidad a partir de 1967. 

La praxis enfática como transformación revolucionaria hacia una sociedad libre 

sigue siendo, también en la Dialéctica negativa, el objetivo político de la Teoría 

Crítica de Adorno, aunque esta pretensión se ha visto truncada tras Auschwitz, y el 

objetivo se ha alejado hasta convertirse en algo inalcanzable (véase Türcke/Bolte, 

1994: 71). La teoría de Adorno no es una especulación convertida en un fin en sí 

misma, sino que sigue pensando en términos de una praxis transformadora, solo que 

esta “debe posponerse ad calendas graecas” (Adorno, 2007: 72). Dado que nunca 
 

28 Adorno dijo en Der Spiegel, al ser preguntado por los conflictos con sus estudiantes: “Yo ya había 
abordado estas cuestiones, sobre todo en la Dialéctica negativa, mucho antes de que surgiera este 
conflicto” (Adorno, 1969f: 408). 
29 Se puede afirmar con cierta razón que las “Notas marginales sobre teoría y praxis” constituyen una 
aplicación de las ideas sobre teoría y praxis de la Dialéctica negativa al movimiento estudiantil y que, 
por lo tanto, en contra de lo que afirma el propio Adorno, su contenido no va mucho más allá. 
30 “Adorno no creía en absoluto en la aplicación inmediata de su teoría a la praxis” (Behrens, 2003: 
185). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 435 - 

 

habrá calendas griegas, según el juego de palabras, una praxis que nunca se produce 

ya no puede influir en la teoría. Así como la intervención transformadora en la tota-

lidad social está bloqueada, también lo está el camino hacia la praxis. Adorno no 

deja lugar a dudas de que la situación actual de la sociedad no es en modo alguno 

revolucionaria, que no es el momento para una praxis enfática. El pensamiento se ve 

arrojado de nuevo a la filosofía y esta, a una autocrítica implacable (véase Adorno, 

1966a: 15; Adorno, 2007: 69). Precisamente la teoría materialista, que se basa en 

Marx y exige la creación de una sociedad diferente, debe examinar críticamente las 

posibilidades de cambiar el mundo y luego afrontar sus propios resultados sin piedad 

ni autoengaño.31 Quien exija la unidad inmediata de teoría y praxis, se sirve además 

del pensamiento dominador de la identidad y, precisamente con ello, vuelve a la 

dialéctica de la Ilustración, de la que la praxis, según su concepto, quiere salir (véase 

Adorno, 1966a: 242). 

Y así, para Adorno, en tiempos de praxis imposible, la teoría adquiere la mayor 

importancia (véase Adorno, 1969a: 763; Adorno, 1969d: 408; Adorno, 2007: 84; 

88). Es la “época de la teoría” (Adorno, 1998: 198). Adorno entiende el momento 

histórico como un “respiro” (Adorno, 2007: 88) y teme que esta pausa pueda termi-

nar pronto. Sea como sea, Adorno dijo en una conferencia dirigida a sus alumnos en 

1965 que la situación actual en la RFA era, al menos en cierta medida, pacífica y 

estable desde el punto de vista material, por lo que volver a reflexionar era posible 

(véase ibid.). Adorno opinaba “que no se debe desaprovechar esta situación” (ibid.). 

Incluso calificó de “obligación moral” (ibid.) no dejarse disuadir de pensar por la 

exigencia de aplicabilidad, una exigencia típica en el “mundo administrado”. 

Una teoría autónoma, que no se deje censurar por las exigencias de una praxis de 

cualquier tipo, es un objetivo decidido para Adorno, puesto “que la teoría recupere 

su independencia es el interés de la propia praxis” (Adorno, 1966a: 147).32 Adorno 

entiende la teorización en sí misma como una praxis, la reflexión y la comprensión 

conceptual como una verdadera forma práctica de relacionarse con el mundo (cf. 

Adorno, 1969a: 761; Adorno, 1969d: 408). Rechaza la idea de que la teoría sea una 

especulación vana (Adorno, 1969a: 761). Adorno aclara que incluso el concepto 

materialista de praxis siempre ha sido un “concepto eminentemente teórico” 

 
31 “Si las puertas están cerradas, la reflexión no debe detenerse. Debe analizar las razones y extraer las 
consecuencias” (Adorno, 1969d: 796). 
32 “Y yo diría que la posibilidad de una praxis correcta presupone, en primer lugar, la conciencia plena 
y sin merma de la distorsión de la praxis” (Adorno, 2007: 84, énfasis en el original). “La teoría que más 
esperanzas tiene de realizarse es aquella que no está concebida como una instrucción para su realiza-
ción (...)” (Adorno, 1969b: 780). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 436 - 

 

(Adorno, 1966a: 147) y que, solo por eso, no debe afirmarse como la instancia más 

importante o decisiva. Un concepto no dialéctico de praxis es parte integrante del 

orden existente que hay que abolir: la praxis como ajetreo, como autoconservación, 

como colaboración, como seguir haciendo, como trabajo (cf. Adorno, 1969a: 762 y 

ss.).33 En sus “Notas sobre el pensamiento filosófico”, Adorno comenta al respecto: 

“Sin un momento contemplativo, la praxis degenera en una actividad irreflexiva; 

sin embargo, la meditación como esfera especial protegida, aislada de la praxis 

posible, difícilmente conduce a algo mejor” (Adorno, 1964: 603). 

Y lo que Adorno considera un tipo de praxis sin suficiente autorreflexión, un fun-

cionamiento que “sobrevalora desesperadamente” la praxis (Adorno, 1969a: 760), es 

precisamente la “pseudoactividad” del movimiento estudiantil. Los estudiantes no se 

daban cuenta de lo bloqueada que estaba la praxis, aunque, en el fondo, como inte-

lectuales, sabían perfectamente lo poco que su activismo tenía que ver realmente 

con la praxis enfática (véase Adorno, 1969a: 766 y ss.; Adorno, 1969b: 796). Al 

igual que en el comunismo soviético, en el movimiento estudiantil no quedaba nada 

del primado de la praxis, ya cuestionable en Marx, salvo una rígida prohibición de 

pensar (véase Adorno, 1969a: 779; Adorno, 1969b: 795). Meramente en razón de la 

situación real de poder en la sociedad, el activismo sería irracional: 

“Las barricadas son ridículas contra quienes administran la bomba; por eso se jue-

ga a las barricadas, y los que mandan dejan hacer a los jugadores por un rato” 

(Adorno, 1969a: 771 y ss.).  

Como ya se ha señalado, para Adorno la praxis estudiantil no solo no tiene nada 

que ver con la praxis enfática34, sino que en la situación actual es incluso regresiva, 

ya que es contraria a la teoría (véase Adorno, 1969a: 766 y ss.) y, en última instan-

cia, pone de modo incontestable al que piensa la etiqueta de “traidor al socialismo” 

(ibid.: 764 y ss.).35 La pregunta que plantea Alex Demirović, de “si Adorno conside-

 
33 “El hechizo consiste hoy, en gran medida, en que incita a las personas a actuar sin cesar de una 
manera que creen que las liberará del hechizo y en que bloquea la reflexión sobre sí mismas y sobre la 
situación que tal vez podría liberarlas realmente” (Adorno, 1998: 198, énfasis en el original). Por lo 
demás, Adorno exigía una autorreflexión permanente no solo de toda praxis, sino también del pensa-
miento filosófico: “El pensamiento filosófico adecuado es crítico no solo con lo existente y su reflejo 
material en la conciencia, sino también consigo mismo” (Adorno, 1964: 606). 
34 “La praxis falsa no es praxis” (Adorno, 1969b: 766). 
35 Adorno se refiere en “Notas marginales sobre teoría y praxis” a un hecho real ocurrido en marzo de 
1969 en Fráncfort. “Cuando destrozaron la habitación de un estudiante porque prefería estar trabajan-
do a participar en acciones, le escribieron en la pared: quien se ocupa de la teoría sin actuar de forma 
práctica es un traidor al socialismo” (Adorno, 1969b: 763). De hecho, la habitación del estudiante 
Bernd Leineweber fue destrozada por miembros de la facción activista “Lederjackenfraktion” (Fracción 
de las Chaquetas de Cuero) y se pintó una consigna en la pared que habría confirmado los peores 
temores de Adorno: “¡A los campos de concentración con la chusma de los intelectuales!” (según 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 437 - 

 

raba la praxis del movimiento estudiantil precisamente como una praxis emancipa-

toria de tan largo alcance” (Demirović, 1999: 668), debe responderse claramente 

con un no. Adorno entiende el activismo como un fenómeno fácilmente derivable, 

como un “reflejo del mundo administrado” (Adorno, 1969a: 772), completamente 

adaptado a su ajetreo y, por lo tanto, desesperadamente ineficaz. 

En definitiva, Adorno, precisamente en las “Notas marginales sobre teoría y pra-

xis”, rechaza sistemáticamente el activismo estudiantil: La agresiva hostilidad hacia 

la teoría (cf. ibid.: 763 y ss.), la primacía de la estrategia y la táctica políticas sobre el 

contenido (cf. ibid.: 770 y ss.), la irracionalidad de la aparente espontaneidad en el 

mundo administrado (cf. ibid.: 771-773), la integración regresiva del individuo en 

un colectivo autoritario que se autodenomina antiautoritario (cf. ibid.: 767) y, sobre 

todo, la tendencia latente del activismo a la violencia, que pertenece al falso statu 
quo (cf. ibid.: 770), hicieron que este juicio fuera inevitable para él. La postura de 

Adorno frente a los estudiantes podría resumirse diciendo que, en la situación histó-

rica de los años sesenta, lo primero era una crítica de la filosofía y un análisis de la 

sociedad, y que solo cuando la situación social hubiera cambiado se podría volver a 

pensar en una praxis enfática. Mientras tanto, habría que criticar duramente cual-

quier activismo ciego, ya que, sin una posibilidad real de actuar, este sería necesa-

riamente parte del problema, no parte de la solución. Mientras el análisis de las cir-

cunstancias no ofreciera una posibilidad objetiva de praxis enfática, la Teoría Crítica 

tendría que limitarse a la crítica. Las acciones desesperadas solo podrían perjudicar.36 

En un obituario dedicado a Adorno, Jürgen Habermas se opuso a Hans-Jürgen Krahl 

y a la mayor parte del movimiento estudiantil, afirmando que Adorno “nunca se 

había atrevido a fabular sobre un ‘nuevo sujeto’” (citado en Kraushaar, 1998b: 683). 

Los argumentos mencionados por Adorno, como se ha señalado al principio, ya los 

había desarrollado en sus Lecciones sobre dialéctica negativa de 1965, antes incluso 

de que se pudiera hablar de un movimiento estudiantil en la RFA. Hasta el proble-

ma de la hostilidad activista hacia la teoría (cf. Adorno, 2007: 77 y ss.) y el concepto 

de “pseudoactividad” (ibid.: 83) ya aparecen aquí. Parece como si Adorno hubiera 

previsto los movimientos de protesta política y quisiera proteger a sus alumnos de 

 
Kraushaar, 1998a: 409). Adorno solo conocía el contenido de esta consigna en su sentido aproximado 
(véase ibíd.: 29). 
36 “No hay duda ni discusión de que el análisis racional de la situación es el requisito previo, al menos, 
de la praxis política (...)” (Adorno, 1969b: 765). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 438 - 

 

una regresión activista, tal y como ocurrió a partir de 1967, según los criterios de 

Adorno.37 

A pesar de todas las reflexiones sobre la cuestionabilidad de la praxis estudiantil, 

no hay que olvidar que tanto la Teoría Crítica de Adorno como él personalmente no 

carecieron de “praxis” y de efecto. Adorno señaló en una entrevista con la revista 

Der Spiegel que no se negaba en absoluto a actuar, siempre y cuando la acción y su 

significado “me resultaran transparentes” (Adorno, 1969d: 406). Como ya se ha 

mencionado, Adorno participó con un discurso en las protestas contra la ley de esta-

do de emergencia (Adorno, 1968b) y realizó propuestas muy directas, por ejemplo, 

para combatir el antisemitismo o sobre la educación (véase Adorno, 1962a; Adorno 

1966b). El propio Adorno anticipó que esta posición podría ser criticada como re-

formista: 

“No crean que (...) ahora menosprecio las mejoras particulares, como las que pro-

ponen los sociólogos positivistas a condición de que tengan una orientación 

pragmática. Sería una abstracción mala e idealista quitar importancia o acentuar 

negativamente la posibilidad de mejoras en el marco de las condiciones existen-

tes en aras de la estructura de la totalidad” (Adorno, 2003: 52).  

Aunque juzgara repetidamente de forma radical el reformismo histórico, en con-

creto, del SPD (véase Adorno, 1942: 381; Adorno, 1969a: 770), aquí parece existir, 

según Adorno, una posibilidad de praxis reformista en el sentido más amplio, que, 

sin embargo, no tiene nada que ver con una praxis enfática, ni siquiera como prepa-

ración. La actividad docente de Adorno y su influencia como intelectual fueron 

interpretadas sobre todo por Alex Demirović como la praxis de su Teoría Crítica 

(véase Demirović, 1999: 508-516).38 El propio Adorno señaló en “Notas marginales 

sobre teoría y praxis” que sus obras habían tenido efectos prácticos precisamente 

porque se habían mantenido en el ámbito de la teoría pura.39 Además, Adorno en-

 
37 Cuando Adorno repitió en mayo de 1962 su conferencia “¿Qué significa elaborar el pasado?” ante el 
SDS de Berlín, comentó: “De ello pueden derivarse algunos impulsos para la praxis, aunque el camino 
desde la comprensión hasta la acción no sea concebible de manera tan directa como le parece hoy a 
muchos bienintencionados” (Adorno, 1962b: 817). 
38 Adorno le escribió una vez a Horkheimer: “Sin embargo, dado que ya casi no podemos esperar ser 
nosotros mismos los sujetos de esa praxis que podría revertir el desastre, lo importante es que nos man-
tengamos en una continuidad que nos dé la esperanza de que no se pierda todo lo que se ha acumulado 
en nosotros” (Adorno-Horkheimer, 12.3.1953; citado en HGS 18: 247 y ss.). 
39 “Cuando he intervenido de modo directo, con un efecto práctico visible, ha sucedido sólo mediante 
la teoría: en la polémica contra el ‘movimiento juvenil’ musical y en la crítica de la jerga neoalemana 
de la autenticidad, que le aguó la fiesta a una ideología muy virulenta. Si esas ideologías son conscien-
cia falsa, su disolución (que se difundió en el medio del pensamiento) inaugura un movimiento hacia 
la mayoría de edad; este movimiento sí es práctico.” (Adorno 1969b: 781). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 439 - 

 

tendía su crítica al movimiento estudiantil como una crítica práctica y solidaria. Los 

estudiantes se estaban enredando cada vez más en la hostilidad hacia la teoría, “es 

hora de decirlo” (Adorno, 1969a: 767). La misma idea se refleja en el borrador de 

Adorno para el prólogo de la nueva edición de la Dialéctica de la Ilustración, ya 

citado anteriormente, donde se dice lo siguiente sobre la posible importancia políti-

co-práctica del libro para los movimientos de protesta actuales: 

“Si el libro ayudara a los impulsos de resistencia a alcanzar una conciencia que los 

ilumine y les impida someterse a una praxis ciega por desesperación y caer en el 

narcisismo colectivo, esto podría proporcionarle una función real” (citado en 

Tiedemann, 2003: 8). 

En contraposición a la praxis política del movimiento estudiantil y de muchos de 

sus protagonistas, Adorno considera que, por el momento, la teorización es el único 

sustituto posible de una praxis que sigue brillando por su ausencia (véase Adorno, 

1969d: 409; Adorno 1969a: 763). 

“La filosofía no puede recomendar por sí misma medidas o cambios inmediatos. 

Transforma precisamente al seguir siendo teoría” (Adorno, 1969d: 408). 

Adorno ya había expresado esta idea en 1956 en una discusión privada con Hork-

heimer: “Tengo la sensación de que lo que hacemos ya tiene algún tipo de efecto” 

(Horkheimer/Adorno, 1956: 48). Tampoco en los años sesenta sabía decir Adorno 

qué había que hacer en la praxis política. Esto es comprensible, ya que, según 

Adorno, la posibilidad de una praxis enfática dependía sobre todo de cambios en la 

totalidad social que los individuos impotentes nunca podrían lograr (véase más arri-

ba apartado 4). En una carta a Horkheimer de enero de 1962, escribió: 

“Por muy concretista que se haya vuelto la humanidad, sigue esperando la palabra 

liberadora. (...) Es solo otra cara de la misma moneda que, con el curso actual del 

mundo mañana, incluso hoy, puedan darse situaciones que, aunque muy proba-

blemente tengan un carácter catastrófico, al mismo tiempo restablezcan esa posi-

bilidad de praxis que hoy está cercenada. Mientras el mundo sea antagónico y 

perpetúe las contradicciones, también se perpetuará la posibilidad de cambiarlo” 

(según HGS 18: 521). 

Además de las mejoras parciales de las condiciones de vida reales, Adorno podía 

considerar como la única praxis con sentido de una Teoría Crítica el impulsar la 

crítica de lo existente y de la filosofía, pronunciar la verdad sobre la sociedad como 

“palabra liberadora”, apoyar los movimientos políticos reales, pero también criticar-

los, no someter el propio pensamiento a una pseudopraxis y, a pesar de la prepoten-



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 440 - 

 

cia de la sociedad, no resignarse ante ella, sino aferrarse a la posibilidad teórica de la 

praxis (cf. Adorno, 1969b).40 En qué medida Marcuse compartía las posiciones de 

Adorno expuestas anteriormente y en qué se apartaba de ellas se analizará y debatirá 

a continuación. La primera diferencia que se hizo evidente fue que Marcuse no con-

sideraba el movimiento estudiantil como un desafío a su concepción de una praxis 

adecuada al momento histórico, sino que, por el contrario, consideraba las protestas 

a partir de 1967 como una inspiración política y teórica. En mayo de 1969, Adorno 

escribió a Marcuse: 

“Sé que no estamos muy lejos el uno del otro en lo que respecta a la relación en-

tre teoría y praxis, aunque deberíamos discutir a fondo esta relación alguna vez 

(...). (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 624).  

El propio Marcuse había escrito anteriormente a Adorno que rechazaba con la 

misma vehemencia que él la aplicación directa de la teoría a la praxis (véase ibid.: 

601 y ss.). Esta afirmación se evidenciará a continuación en la obra de Marcuse El 
hombre unidimensional. No obstante, se puede demostrar que Marcuse concedía a la 

acción práctica, sobre todo a la acción política, una mayor autonomía, importancia y 

relevancia en los años sesenta que Adorno: 

“(...) creo que hay situaciones, momentos en los que la teoría es impulsada por la 

praxis, situaciones y momentos en los que la teoría que se aleja de la praxis se 

vuelve infiel a sí misma” (Marcuse-Adorno; 5.5.1969; cit. ibid.: 602). 

En este punto, como en muchos otros en los que Marcuse habla de la praxis del 

movimiento estudiantil, es importante considerar el concepto de praxis de forma 

diferenciada. En la carta citada a Adorno, Marcuse habla de la praxis como acción 

política, no como praxis enfática. Sin embargo, al igual que Adorno, el objetivo de 

su Teoría Crítica es una praxis enfática en el sentido de Marx.41 Esta distinción es 

importante, ya que se verá que Marcuse era tan pesimista como Adorno en cuanto a 

las posibilidades de una praxis enfática y que, por lo tanto, también concedía gran 

importancia a la teoría, pero, por otro lado, insistía en la fuerza rebelde y espontánea 

de la sublevación, la negación y la revuelta. En la situación histórica actual, que 

según Marcuse se caracterizaba por el “final de la utopía”, es decir, por posibilidades 

 
40 Marcuse interpretó el objetivo político de Adorno de manera diferente a como se ha expuesto aquí. 
Según Marcuse, el objetivo de Adorno era “(...) seguir pensando y hacer pensar a otros para preparar la 
praxis venidera” (cit. en Kraushaar, 1998b: 679, énfasis añadido por H.V.). La respuesta de Adorno a 
la situación histórica habría sido “una retirada, una retirada temporal al –digámoslo así– pensamiento 
puro” (ibíd.: 680). 
41 “Entiendo por ‘teoría’ la teoría de Marx y por ‘praxis’ la praxis que transforma el mundo (en el senti-
do de la undécima tesis sobre Feuerbach)” (Marcuse 1975: 143, énfasis en el original). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 441 - 

 

completamente nuevas de liberación humana, la acción política, por pequeña que 

parezca, cobra gran importancia como preparación para una praxis enfática, como 

campo de pruebas para nuevas relaciones humanas, como proceso de autotransfor-

mación de los individuos. Marcuse mismo señaló su diferencia con Adorno en este 

punto en una entrevista con Michaela Seiffe poco después de la muerte de Adorno. 

Adorno habría sacado la conclusión materialista consecuente de la integración del 

proletariado en la sociedad y del endurecimiento de las condiciones sociales, según 

la cual una base de masas y, con ello, el fundamento para la aplicación de la teoría 

en una praxis enfática, no era concebible en ese momento: “en este punto era un 

marxista ortodoxo” (cit. en Kraushaar, 1998b: 680). Sin embargo, el propio Marcuse 

dio una respuesta negativa la pregunta de Seiffe de si la realidad no permitía ya nin-

guna praxis (cf. ibid.). 

Ya en sus primeros ensayos para la revista Zeitschrift für Sozialforschung, Marcuse 

había destacado que la Teoría Crítica aspiraba a cambiar las condiciones materiales, 

es decir, en última instancia, a la praxis revolucionaria (cf. Marcuse 1937: 227 y ss.). 

La teoría debía proporcionar el análisis para esta praxis, pero esta debía ser “la obra 

libre de individuos liberados” (ibid.: 228). Así pues, aunque la teorización era fun-

damental para Marcuse, ya en los años treinta concedía a la praxis una importancia 

propia que no quedaba disuelta en la teoría: para dar el salto revolucionario entre la 

sociedad existente y una sociedad mejor se necesitaba sobre todo imaginación y va-

lor para la utopía, no solo pensamiento crítico (véase ibid.: 244 y ss.). Esta idea tam-

bién se encuentra en las obras de Marcuse de finales de los años veinte, donde, en su 

debate con Heidegger, afirma, entre otras cosas, que la esencia del ser humano solo 

puede realizarse “cuando se apodera de su existencia y la configura plenamente” 

(Marcuse, 1929: 378). Esto solo es posible mediante la acción, ya que la praxis es “la 

esfera decisiva de la existencia humana” (ibid.: 369). En los primeros escritos de 

Marcuse se atribuye a la teoría un papel cuya importancia se basa principalmente en 

la preparación de la praxis revolucionaria. En su obra Razón y revolución, que puede 

entenderse como una especie de rehabilitación de Hegel (véase Cavalcanti, 2004), 

Marcuse, muy cercano a Marx, afirmó que la separación entre teoría y praxis, que se 

remontaba históricamente a la división del trabajo en la sociedad moderna (véase 

Marcuse, 1941: 280), debía superarse en última instancia no en el pensamiento, sino 

a través de la praxis que sigue a la teoría. 

“La teoría acompaña a la praxis en todo momento, analizando la situación cam-

biante y formulando sus conceptos en consecuencia. Las condiciones concretas 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 442 - 

 

para la realización de la verdad pueden variar, pero la verdad sigue siendo la mis-

ma y la teoría sigue siendo, en última instancia, su guardiana. La teoría se aferrará 

a la verdad, incluso si la praxis revolucionaria se desvía de su camino correcto. La 

praxis sigue a la verdad, y no al revés” (ibid.: 282). 

Para Marcuse, la Teoría Crítica tenía la tarea de analizar la sociedad y proponer 

posibilidades para su cambio, y en última instancia también de guiar la praxis enfáti-

ca, de modo que la teorización siempre precediera a la praxis en tiempo y contenido. 

El pensamiento crítico se ve obligado a limitarse al trabajo teórico cuando el análisis 

no muestra posibilidades prácticas de acción y, por lo tanto, fracasa la mediación 

con la praxis. Cuanto menos reconocible sea esta, “más abstracta es la teoría” (Mar-

cuse, 1975: 143). Así pues, Marcuse tampoco consideraba praxis aquella que no se 

basaba en un análisis teórico de la realidad y de las posibilidades de intervención. En 

consecuencia, condenó repetidamente el activismo alejado de la teoría frente a los 

activistas estudiantiles.42 Marcuse nunca puso en duda que la transformación de la 

sociedad requeriría un movimiento de masas ilustrado y que tal movimiento era al-

tamente improbable. Pero el objetivo de la Teoría Crítica de Marcuse siempre fue, 

en la mayoría de los casos formulado de manera muy abierta, la transición de la teo-

ría a la praxis revolucionaria, en última instancia, “la unidad de la teoría y la praxis” 

(Marcuse, 1929: 397). A principios de los años sesenta, Marcuse afirmó en un breve 

ensayo que, aparte de “pequeños grupos pacifistas piadosamente indefensos” (Marcu-

se, 1963: 45), aparentemente nadie quería oponerse al statu quo, a pesar de que exis-

tía una oportunidad real de lograr una sociedad liberada (véase ibid.: 47). No se 

puede hablar de una abolición de la filosofía en el sentido de Marx, sino que, más 

bien, el poder de lo existente suprime la filosofía como instancia crítica, que se de-

grada cada vez más hasta convertirse en una mera disciplina escolar (cf. ibid.).43 La 

Teoría Crítica y la praxis enfática están extremadamente separadas, ya que la teoría 

no puede nombrar ningún sujeto de cambio y no se puede reconocer empíricamente 

ninguna praxis emancipadora (cf. ibid.: 48 y ss.): “La conexión entre teoría y praxis, 

que nunca fue inmediata, hoy está oculta hasta el punto de ser irreconocible (...)” 

(ibid.: 49). No dejarse desviar del pensamiento crítico a pesar de la desesperanza 
 

42 “Lo que yo llamaría la plaga de la nueva izquierda es el antiintelectualismo generalizado. (...) La 
famosa tesis de Marx se interpreta hoy en día como si ya no fuera necesario comprender e interpretar 
el mundo, como si pudiéramos simplemente ponernos en marcha y cambiarlo. Se trata de una inter-
pretación absurda, ya que nunca como hoy ha sido tan necesaria la teoría, el esfuerzo de pensar, de 
reconocer lo que está sucediendo y lo que se puede hacer al respecto. Hoy más que nunca, no puede 
haber praxis revolucionaria sin la teoría que la guíe” (Marcuse, 2004: 127 y ss.). 
43 El argumento de 1963 recuerda mucho a El hombre unidimensional (véase Marcuse, 1964: 139-
158). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 443 - 

 

actual, mostrar la voluntad de liberación en personas reales y expresar las grietas en 

lo existente, “esas son las tareas (¡ya no solo teóricas!) para preparar un futuro aún 

posible” (ibid.: 49). En este punto, conviene recordar una vez más el “momento exis-

tencialista” (Habermas, 1968: 12) en el pensamiento de Marcuse. Marcuse concede 

gran importancia a la acción individual, sobre todo porque, como expresó a finales 

de los años veinte, en algunas situaciones históricas, cuando una praxis enfática pa-

rece muy lejana, “la revolución del individuo puede significar la revolución de la 

sociedad” (Marcuse, 1929: 405). 

Sin embargo, en El hombre unidimensional sigue predominando la actitud pesi-

mista hacia una posible praxis. En 1964, Marcuse no encuentra un sujeto activo 

como destinatario de la teoría, a lo sumo de forma incipiente en grupos sociales mar-

ginales que aún no están plenamente integrados en las manipulaciones de la socie-

dad unidimensional (véase Marcuse, 1964: 264; 265-267).44 Pero tampoco la Teoría 

Crítica de Marcuse deposita demasiadas esperanzas en estos grupos, “al no prometer 

nada y no mostrar ningún éxito, [esa teoría] sigue siendo negativa” (ibid.: 268). 

Marcuse no puede evitar dedicarse exclusivamente a la teoría, incluso aunque en ese 

momento ya se veía confrontado con los primeros precursores del movimiento estu-

diantil estadounidense y los observaba con atención. En este sentido, El hombre 
unidimensional era todavía un mensaje en una botella: “La crítica se formula sin 

rumbo fijo; se desconoce quién es el destinatario (...)” (Roth, 1985: 22). 

Solo con el surgimiento de un movimiento estudiantil mundial, la teoría de Mar-

cuse volvió a encontrar una especie de destinatario, y esto cambió para él –sin duda, 

la contradicción central con Adorno– la relación entre teoría y praxis (cf. ibid.; Jes-

se, 2008: 96 y ss.). No solo la existencia de un movimiento estudiantil mundial, sino 

también otros factores y movimientos políticos le mostraron a Marcuse que algo 

había cambiado a finales de los años sesenta: las revueltas de los negros en Estados 

Unidos, los movimientos de descolonización en el “Tercer Mundo”, el agravamiento 

de las contradicciones sociales, que provocaron disturbios sociales en todos los países 

industrializados occidentales, incluso entre la juventud no estudiantil, todos estos 

factores demostraron la persistencia de contradicciones y tendencias contrarias a la 

sociedad unidimensional. En la medida en que Marcuse esperaba a principios de los 

años sesenta que se produjeran fisuras en el continuo de la sociedad (véase Marcuse, 

 
44 No solo la izquierda ortodoxa criticó duramente a El hombre unidimensional, alegando que dibujaba 
una imagen demasiado pesimista de la sociedad (véase Roth, 1985: 173 y ss.). Las acusaciones de que 
había sido agente de la CIA después de 1945 constituyeron el punto álgido de los ataques contra Mar-
cuse (véase Roth, 1985: 175 y ss.; Kraushaar, 1998a: 438 y ss.). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 444 - 

 

1963) y ya a mediados de los años cincuenta había apostado por el “gran rechazo”, es 

decir, había “previsto” un movimiento de protesta (Kraushaar, 1989: 196), hay que 

dar la razón a Roland Roth cuando afirma que el objetivo político de Marcuse ya en 

los años cincuenta era “provocar una praxis opositora” (Roth, 1985: 14).45 Lo que 

ocurrió a finales de los años sesenta, y especialmente en el “mayo parisino” de 1968, 

confirmó a ojos de Marcuse su tesis de que la “sociedad unidimensional” no sería 

capaz de contener eternamente las tendencias opositoras. Las protestas estallaron de 

nuevo y se manifestaron entre los grupos marginales y los estudiantes, no entre los 

trabajadores, tal como Marcuse había previsto (véase Roth, 1985: 169). 

En este sentido, como ya se ha mostrado anteriormente, reaccionó al movimiento 

estudiantil que se estaba formando. Este movimiento estaría mostrando en todo el 

mundo, incluso en la Unión Soviética (véase Marcuse, 1969: 263), el deseo, larga-

mente silenciado, de una vida cualitativamente diferente y de una sociedad diferen-

te, se estaría rebelando contra los valores tradicionales y una moral sexual represiva, 

oponiéndose a la guerra de Vietnam y reactivando un concepto emancipador del 

socialismo. Pero, sobre todo, en su praxis política estaría mostrando necesidades 

cualitativamente nuevas y una “nueva sensibilidad”; el movimiento estudiantil signi-

ficaría –por débil que sea– el factor subjetivo necesario para una revolución, que 

debido a la integración del proletariado solo puede surgir fuera de los grupos sociales 

integrados. En una situación no revolucionaria sin movimiento de masas, este hecho 

adquiere una importancia histórica, ya que el movimiento estudiantil encarna el 

factor subjetivo “que hoy es más que un factor subjetivo” (Marcuse, 1967a: 29). Pre-

cisamente la propagación de ideas utópicas convierte al movimiento estudiantil en 

uno de los grupos catalizadores que hacen posible volver a concebir una praxis enfá-

tica, porque pueden prepararla. Este aspecto de la “preparación de la praxis” es fun-

damental para la valoración que Marcuse hace del movimiento estudiantil. No con-

sideraba la acción política de los estudiantes radicales como una revolución o una 

praxis enfática (véase apartado 3 más arriba), sino que la entendía como la prepara-

ción de una base de masas y de una praxis enfática (véase Kraushaar, 1998b: 656). A 

finales de 1968, Marcuse formuló el objetivo de la Nueva Izquierda en este mismo 

sentido: “debemos intentar (...) llegar a esta base de masas” (ibid.: 496). Y conside-

raba que su propio papel consistía en ilustrar a la sociedad sobre sí misma, también 

 
45 “Marcuse tuvo que esperar hasta 1968, cuando ya tenía setenta años, para ver confirmadas en la 
praxis sus anticipaciones utópicas en la rebelión mundial de estudiantes y jóvenes, especialmente en el 
Mayo de París” (Roth, 1985: 292). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 445 - 

 

en alianza con la Nueva Izquierda.46 Aunque no se consideraba “el padre de los re-

beldes”47, sí se sentía políticamente vinculado a ellos y hacía suya su protesta: “Quie-

ro seguir colaborando con ellos mientras pueda” (ibid.: 499). 

Para las ideas de Marcuse sobre una praxis preparatoria también es decisiva la 

idea de que la necesidad de rechazo y rebelión contra lo existente tiene una función 

progresista. Ya se ha mostrado que Marcuse consideraba que las protestas del movi-

miento estudiantil tenían sentido incluso sin logros concretos, porque las personas 

con ideas progresistas simplemente tenían que protestar contra las condiciones, “in-

cluso si creemos que es inútil, simplemente para poder sobrevivir como seres huma-

nos (...)” (Marcuse, 1966: 209). En sus cartas a Adorno, este argumento reapareció 

bajo el lema de que las condiciones eran insoportables, “ya no se puede soportar, uno 

se ahoga y tiene que respirar” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 

602). Marcuse comenzó una conferencia en diciembre de 1968, que por lo demás 

argumentaba de forma muy mesurada y cautelosa, con las siguientes palabras: 

“No podemos esperar y no vamos a esperar. Yo, desde luego, no puedo esperar. 

No solo por mi edad. No creo que tengamos que esperar. Ni siquiera yo tengo 

otra opción. No soportaría más que nada cambiara. Incluso yo empiezo a asfi-

xiarme” (cit. en ibid.: 496). 

No hay que sobrevalorar la impaciencia revolucionaria de este pasaje. Ya se ha 

demostrado que Marcuse rechazaba el activismo precipitado.48 No obstante, el ar-

gumento esgrimido por Marcuse de que la rebelión instintiva ya muestra necesidades 

emancipadoras en el movimiento estudiantil (véase más arriba apartado 3) podría 

entenderse perfectamente como una antítesis a una afirmación de Adorno en el 

texto “Resignación”. Adorno había afirmado: “Quien piensa, no está airado” 

(Adorno, 1969b: 798). Desde el punto de vista de Marcuse, se podría formular de 

forma tentativa una idea contraria: quien, ante la obscenidad de esta sociedad (véase 

Marcuse, 1969: 248 y ss.), ante su desprecio por el ser humano y sus posibilidades 

desaprovechadas, todavía no se enfada o al menos siente la necesidad de oponerse a 

 
46 “Hace mucho tiempo que dejé de hacer política militante activa. Escribo, enseño, participo en con-
ferencias, doy charlas a estudiantes: esa es la actividad normal de un intelectual en los Estados Unidos, 
donde la situación no es en absoluto revolucionaria, ni siquiera ‘prerrevolucionaria’. La tarea del inte-
lectual sigue siendo la ilustración radical” (cit. en Kraushaar, 1998b: 380). 
47 “El intelectual crítico es, como nos enseña Marcuse, un participante esencial en los debates durante 
la fase inicial de los nuevos movimientos de protesta, que debe mantener la pertinencia de sus análisis 
y anticipaciones precisamente cuando se trata de promover las fuerzas de liberación” (Roth, 1985: 17). 
48 Ya en 1966, en su conferencia en el congreso del SDS “Vietnam: análisis de un ejemplo”, Marcuse 
había formulado: “La unidad de teoría y praxis que todos reclamamos no se puede organizar ni calcu-
lar” (Marcuse, 1966: 209). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 446 - 

 

ella, parece no haber desarrollado aún las necesidades novedosas y progresistas nece-

sarias para el cambio. Y tal vez también piense demasiado poco.49 

En este punto se encuentra la diferencia más importante entre Marcuse y Adorno 

en lo que respecta a la relación entre teoría y praxis: mientras que Adorno conside-

raba el movimiento de protesta estudiantil como un reflejo ingenuo e impaciente de 

los intelectuales que se entendían a sí mismos como críticos con el mundo adminis-

trado, Marcuse veía una ruptura histórica en las sociedades unidimensionales exis-

tentes, incluso si el movimiento estudiantil no cambiaba la totalidad social. Encon-

tró en los estudiantes un movimiento que actuaba políticamente, que entendía sus 

acciones como parte de una praxis revolucionaria y que, junto con otros disturbios 

sociales, ponía de manifiesto los límites de la contención a las tendencias opositoras 

(véase Marcuse, 1969: 242). El “fantasma de una revolución” (ibid.: 243) volvía a 

estar presente de forma real con los estudiantes que protestaban (véase Roth, 1985: 

150), en quienes formulaban un “gran rechazo” existencialista y se rebelaban en 

nombre del principio del placer y la imaginación (véase Marcuse, 1966: 207 y ss.). 

Las reivindicaciones utópicas del movimiento estudiantil coincidían con las de Mar-

cuse o incluso las superaban, “y, sin embargo, estas reivindicaciones se desarrollaron 

y formularon en el transcurso de la propia acción; son expresión de una praxis políti-

ca concreta” (Marcuse, 1969: 242). Así se explica el tono entusiasta de Marcuse en 

Ensayo sobre la liberación, en el que incluso diagnosticó que la praxis política de los 

movimientos de protesta se adelantaba a la Teoría Crítica: “(...) la Teoría Crítica, a 

la que correspondería dirigir la praxis política, todavía va a la zaga de esta” (ibid.: 

246). La teoría debe examinar estas nuevas fuerzas en función de sus posibilidades 

políticas (cf. ibid.: 242; Habermas et al., 1978: 56 y ss.). Y a partir de este análisis, 

Marcuse concluyó, como ya se ha mostrado, que el movimiento estudiantil y otros 

movimientos de protesta podrían estar perfectamente capacitados para preparar una 

praxis enfática aquí y ahora. Precisamente su radicalidad utópica demuestra hasta 

qué punto estos jóvenes han roto con la sociedad actual, su moral del trabajo y su 

lenguaje. La base orgánica y de la estructura libidinal –ya se ha mostrado que Marcu-

se parte de ella– hace posible extender potencialmente estas necesidades subversivas 

a todas las personas. 

 
49 “O cuando un presentador de noticias informa sobre la tortura y el asesinato de personas que defen-
dían los derechos civiles con el mismo tono profesional que utiliza cuando describe el mercado de 
valores o el tiempo (...), entonces esa objetividad es falsa, es más, viola la humanidad y la verdad, 
porque está tranquila donde debería estar furiosa (...)” (Marcuse 1965: 148). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 447 - 

 

No solo en El ensayo sobre la liberación, sino también en su ensayo Tolerancia re-
presiva y ya en Eros y civilización, Marcuse había reflexionado sobre cómo se po-

drían transferir nuevas necesidades emancipadoras a todas las personas. Se enfrentó 

al problema de que este cambio de necesidades era difícilmente posible por vías de-

mocráticas, ya que las personas compartían las necesidades represivas y “falsas” de la 

sociedad existente y, precisamente por ello, apoyaban y aseguraban las condiciones 

existentes. Ya en 1955 había jugado con la idea de una dictadura educativa, que 

habría desempeñado un papel importante en la historia del pensamiento político, 

por ejemplo, en Rousseau y, en la tradición marxista, en Lenin (véase Marcuse, 

1955: 192 y ss.; Marcuse, 1965: 153 y ss.; Marcuse, 1969: 299 y ss.).50 En este punto, 

el pensamiento de Marcuse se acerca peligrosamente a la idea de Lenin de una van-

guardia de revolucionarios profesionales que debían llevar la conciencia revolucio-

naria desde fuera al proletariado (véase Lenin, 1966: 436; 455 y ss.), ya que este solo 

era capaz de desarrollar una conciencia sindical (véase ibid.: 385 y ss.). Sin embargo, 

la idea de los “grupos catalizadores” se refiere a algo cualitativamente diferente, esto 

es, sobre todo, a la identificación y el desarrollo de nuevas necesidades que rompan 

con el sistema. El hecho de que Marcuse se planteara estas cuestiones, a diferencia 

de Adorno, demuestra que también consideraba importantes las cuestiones de la 

praxis revolucionaria real, es decir, las cuestiones estratégicas para un movimiento 

socialista en sentido estricto. Algo que ya se había puesto de manifiesto en la cues-

tión de la legitimidad de la violencia. Esto se explica por el significado independien-

te que Marcuse atribuía a la praxis en sí misma, como ya se ha concluido anterior-

mente. Sin embargo, no se puede afirmar que Marcuse, en su análisis del movimien-

to estudiantil, por ejemplo, hiciera propuestas concretas para su acción política.51 En 

los pocos casos en los que Marcuse realmente hizo propuestas a la izquierda para su 

política, su objetivo principal era debilitar la unidimensionalidad de la sociedad, por 

ejemplo, debilitar la moral del trabajo. Este punto lo expuso en Ensayo sobre la libe-
ración: “La disolución de la moral social puede manifestarse en un colapso de la dis-

ciplina laboral, en el vagabundeo, en una creciente desobediencia a las normas y 

 
50 En Habermas encontramos una discusión de la problemática de la “dictadura educativa” en relación 
con el pensamiento de Marcuse (Habermas et al., 1978: 22-39). 
51 Marcuse respondió en una carta a la acusación que Adorno le hizo en una entrevista de que había 
dado “hasta cierto punto” (Adorno 1969f: 407) “consejos prácticos” (ibid.). Tras constatar que la 
Teoría Crítica debía posicionarse sin falta respecto a las protestas estudiantiles, escribió: “Eso no signi-
fica dar ‘consejos prácticos’, como me atribuyes en tu entrevista con Der Spiegel. Nunca lo he hecho” 
(Marcuse-Adorno; 4.6.1969; citado en Kraushaar, 1998b: 649). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 448 - 

 

reglamentos, en huelgas salvajes, boicots y actos de insubordinación arbitraria” 

(Marcuse, 1969: 310). 

Dado que incluso la sociedad represiva depende siempre de la participación de la 

población, “la impericia, la resistencia al trabajo, la negativa a cumplir con el deber, 

la negligencia y la indiferencia” (ibid.: 311) podrían resultar “factores disfunciona-

les” (ibid.). Marcuse señaló, pues, posibilidades a partir de tendencias reconocibles, 

pero en ningún momento las combinó para formar una “tendencia objetiva” o una 

certeza política. Ya en sus comentarios sobre el movimiento estudiantil se había 

puesto de manifiesto que tampoco le auguraba un éxito seguro a este movimiento 

(véase Roth, 1985: 212 y ss.). Sin embargo, veía en él la esperanza de que volviera a 

surgir el comportamiento opositor. Por ello, recomendó a la “Nueva Izquierda” que 

se mantuviera firme en sus reivindicaciones utópicas, que aspirara a una “intensifica-

ción y ampliación del trabajo político” (Marcuse, 1969: 288) y que realizara una 

“esclarecimiento radical” (ibid.), en lugar de hacer propuestas organizativas concre-

tas. Sus insinuaciones sobre la mediación entre la espontaneidad subjetiva y la orga-

nización política o sobre la importancia de los elementos anarquistas de una praxis 

política se limitaban siempre a indicaciones muy vagas (véase ibid.: 315; Kraushaar, 

1998b: 658 y ss.; ibid.: 644; ibid.: 498; Habermas et al., 1978: 61 y ss.). En general, se 

puede afirmar que Marcuse, al igual que Adorno, no se atrevía a hacer propuestas 

concretas para la acción política. De la acción de los movimientos de protesta le 

interesaba sobre todo el “gran rechazo” y el compromiso activo que podría contribuir 

a cambiar las necesidades. Según Marcuse, poner esto a prueba y ampliarlo en la 

acción concreta podía ser una tarea de la praxis. 

“Nuestra tarea es el esclarecimiento, pero el esclarecimiento en un nuevo senti-

do. Como conexión entre la teoría y la praxis, y concretamente la praxis política, 

la educación es hoy más que un debate (...). (...) La educación debe abarcar hoy 

el espíritu y el cuerpo, la razón y la imaginación, las necesidades del intelecto y 

los instintos (...)” (Marcuse, 1967b: 197). 

Las nuevas necesidades, tal como hasta ahora solo eran expresadas por minorías, 

son “contagiosas” (Marcuse, 1969: 260), porque pueden conectar tanto con la natu-

raleza de las personas, con su estructura instintiva (véase Marcuse, 1967b: 194 y ss.), 

como con sus insoportables experiencias cotidianas de trabajo sin sentido y repre-

sión. La brecha cada vez mayor entre las posibilidades de satisfacer las necesidades y 

el trabajo realmente impuesto sería lo que alimenta la agresión contra lo existente y 

motiva también la rebelión espontánea de muchos jóvenes (véase Marcuse, 1969: 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 449 - 

 

283). Esto se manifiesta en el hecho de que la sociedad produce necesidades de satis-

facción y de libertad que ella misma no puede satisfacer.52 Por lo tanto, para Marcu-

se, a la justificación teórica del “final de la utopía” (véase Marcuse 1967b: 193) se 

une además la tarea práctica de autotransformación, de despertar “en sí mismo y en 

los demás el deseo instintivo de una vida sin miedo, sin brutalidad y sin estupidez” 

(ibid.: 198) (véase Marcuse, 1969: 245). 

El análisis de las reflexiones de Adorno y Marcuse sobre la relación entre teoría y 

praxis ha demostrado que estas están estrechamente relacionadas con las valoracio-

nes que ambos pensadores hicieron del movimiento estudiantil. Esto no es de extra-

ñar, ya que el movimiento de protesta estudiantil fue sobre todo un fenómeno prác-

tico-político que Marcuse y Adorno tuvieron que evaluar y valorar. Mientras que 

Adorno entendía el movimiento de protesta como un reflejo de jóvenes intelectua-

les poco reflexivos sobre un estado de la sociedad que de ningún modo habría podido 

cambiar, el movimiento estudiantil cambió precisamente la relación entre teoría y 

praxis en el pensamiento de Marcuse. Él esperaba un movimiento práctico que tam-

bién pudiera inspirar e impulsar la formación de la teoría. Esperaba un movimiento 

práctico que también pudiera inspirar e impulsar la formación de teorías. Esto expli-

ca no solo su entusiasmo por el movimiento de protesta, sino asimismo sus reflexio-

nes sobre el significado independiente de la praxis, por ejemplo, en el Ensayo sobre 
la liberación, que aún eran impensables en El hombre unidimensional. Aunque 

Adorno había admitido en una carta que, contra toda probabilidad, el movimiento 

estudiantil había “interrumpido la transición fluida hacia un mundo totalmente ad-

ministrado” (citado en Kraushaar, 1998b: 671), esto no le parecía en modo alguno 

una renovada oportunidad para abrir una nueva ventana a una praxis enfática o pre-

paratoria. Para Marcuse, sin embargo, ese era precisamente el caso, y, por lo tanto, 

para él, la acción política como trabajo preparatorio era una necesidad imperiosa, 

también para los dispersos teóricos críticos. Marcuse no entendía que Adorno se 

negara de manera tan rotunda a la acción política. Y así, para terminar, citemos lo 

que dijo en marzo de 1970 sobre la relación entre teoría y praxis, en contraposición a 

Adorno:  

“Nunca negaré ni olvidaré que el tiempo que pasé trabajando con Horkheimer, 

Pollock, Adorno, Neumann y Löwenthal en los años treinta supuso para mí una 

 
52 Marcuse formuló esta idea en 1975 de la siguiente manera: “El capitalismo genera constantemente 
necesidades que no puede satisfacer, sobre todo la necesidad de abolir el trabajo explotado como forma 
de vida. (...) Esa es la forma tardocapitalista de la contradicción fundamental entre las fuerzas produc-
tivas y las relaciones de producción” (Marcuse, 1975: 149). 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 450 - 

 

formación teórica indispensable. Pero también debo admitir con la misma since-

ridad que no me identifico con la postura de Horkheimer y Adorno tras su regre-

so a Alemania. Recuerdo que en una de mis últimas cartas a Adorno le escribí 

que, al igual que él, sabía que era imposible aplicar la teoría directamente a la 

praxis. Pero también creía que insistir demasiado en las ‘mediaciones’ podía con-

vertirse en una excusa (ibid.: 720). 

 

Traducción del alemán de José A. Zamora 
 
SIGLAS: 
 
AGS: Theodor A. ADORNO: Gesammelte Schriften, 20 vol., ed. por Rolf Tiede-

mann, 1973 y ss, Fráncfort: Suhrkamp. 
HGS: Max HORKHEIMER: Gesammelte Schriften, 19 vol., ed. por Alfred Schmidt 

und Gunzelin Schmid Noerr, 1988 y ss., Fráncfort: Fischer. 
HMS: Herbert MARCUSE: Schriften, 9 vol., reimp. de la edic. de Suhrkamp Ver-

lag, 2004, Springe. 
MEW: Karl MARX y Friedrich ENGELS: Werke, 42 vol., ed. por Institut für Mar-

xismus-Leninismus beim ZK der SED, 1961 y ss., Berlin: Dietz. 
 
REFERENCIAS 
 
ADORNO, Theodor W. (1931): “Die Aktualität der Philosophie”, en AGS 1. 325-

344. 
ADORNO, Theodor W. (1942): “Reflexionen zur Klassentheorie”, en AGS 8, 373-

391. 
ADORNO, Theodor W. (1950): “Auferstehung der Kultur in Deutschland?”, Frank-

furter Hefte. Zeitschrift für Kultur und Politik, 5/5, 469-477. 
ADORNO, Theodor W. (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem bes-

chädigten Leben, in: AGS 4. 
ADORNO, Theodor W. (1959): “Zur Demokratisierung der deutschen Universi-

täten”, en AGS 20.1, 332-338. 
ADORNO, Theodor W. (1962a): “Zur Bekämpfung des Antisemitismus heute”, en 

AGS 20.1, 360-383. 
ADORNO, Theodor W. (1962b): “Einleitung zum Vortrag ‘Was bedeutet: Aufar-

beitung der Vergangenheit’”, en AGS 10.2, 816-817. 
ADORNO, Theodor W. (1964): “Anmerkungen zum philosophischen Denken”, en 

AGS 10.2, 599-607. 
ADORNO, Theodor W. (1966a): Negative Dialektik, en AGS 6. 
ADORNO, Theodor W. (1966b): “Erziehung nach Auschwitz, en AGS 10.2, 674-

690. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 451 - 

 

ADORNO, Theodor W. (1968a): “Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft”, en 
AGS 8, 354-370. 

ADORNO, Theodor W. (1968): “Gegen die Notstandsgesetze”, en AGS 20.1, 396-
397. 

ADORNO, Theodor W. (1969a): “Marginalien zu Theorie und Praxis”, en AGS 
10.2, 759-782. 

ADORNO, Theodor W. (1969b): “Resignation”, en AGS 10.2, 794-799. 
ADORNO, Theodor W. (1969c): “Kritische Theorie und Protestbewegung”, en: 

AGS 20.1, 398-401. 
ADORNO, Theodor W. (1969d): “Keine Angst vor dem Elfenbeinturm”, en AGS 

20.1, 402-409. 
ADORNO, Theodor W. (1998): Metaphysik. Begriffe und Probleme, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp. 
ADORNO, Theodor W. (2003): Einleitung in die Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp. 
ADORNO, Theodor W. (2007): Vorlesungen über Negative Dialektik. Fragmente 

zur Vorlesung 1965/66, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
BEHRENS, Roger (2003): Adorno-ABC, Leipzig: Reclam. 
BEHRMANN, Günther C. (1999): “Kulturrevolution: zwei Monate im Sommer 

1967”, en C. Albrecht et al. (ed.): Die intellektuelle Gründung der Bundesrepu-
blik. Eine Wirkungsgeschichte der Frankfurter Schule, Frankfurt a.M. / New 
York: Campus, 312-386. 

BREINES, Paul (1968): “Marcuse and the New Left in America”, en: J. Habermas 
(ed.): Antworten auf Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 134-151. 

BRIEGLEB, Klaus (1993): 1968. Literatur in der antiautoritären Bewegung, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp. 

CAVALCANTI, Sven Oliveira (2004): “Herbert Marcuse – zum 25. Todestag”, en 
http://www.sopos.org/ aufsaetze/410a9d4c2c4db/1.phtml (último acceso: 29 de 
octubre 2009). 

CLAUSSEN, Detlev (1981): Spuren der Befreiung – Herbert Marcuse. Ein Materia-
lienbuch zur Einführung in sein politisches Denken, Darmstadt/Neuwied: Lucht-
erhand. 

CLAUSSEN, Detlev (1985): “Hansjürgen Krahl – ein philosophischpolitisches Pro-
fil”, en W. Kraushaar (ed.) (1998): Frankfurter Schule und Studentenbewegung. 
Von der Flaschenpost zum Molotowcocktail 19461995, vol. 3: Aufsätze und Ko-
mmentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 65-70. 

CLAUSSEN, Detlev (2000): “Konflikt mit Teddie”, en: Rolf Tiedemann / Theodor 
W. Adorno Archiv (ed.): Frankfurter Adorno Blätter, vol. VI, München: Text + 
Kritik, 139-141. 

CLAUSSEN, Detlev (2007): “Kopf der Leidenschaft. Herbert Marcuses Deutsch-
landanalysen”, en Herbert Marcuse: Nachgelassene Schriften, vol. 5: Feindanaly-
sen. Über die Deutschen, Springe: Zu Klampen, 11-21. 

DEMIROVIĆ, Alex (1998): “Bodenlose Politik – Dialoge über Theorie und Praxis”, 
en W. Kraushaar (ed.) (1998): Frankfurter Schule und Studentenbewegung. Von 
der Flaschenpost zum Molotowcocktail 19461995, vol. 3: Aufsätze und Kommen-
tare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 71-98. 

http://www.sopos.org/


 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 452 - 

 

DEMIROVIĆ, Alex 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Die Entwicklung 
der Kritischen Theorie zur Frankfurter Schule, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

HABERMAS, Jürgen (ed.) (1968): Antworten auf Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

HABERMAS, Jürgen (ed.) (1978): Gespräche mit Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

HABERMAS, Jürgen (1998): Die verschiedenen Rhythmen von Philosophie und 
Politik. Herbert Marcuse zum 100. Geburtstag, en Id.: Die postnationale Konste-
llation. Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 232-239. 

HORKHEIMER, Max / Theodor W. ADORNO (1950): “Die UdSSR und der Frie-
den”, en AGS 20.1, 390-393. 

HORKHEIMER, Max / Theodor W. ADORNO (1956): “Diskussion über Theorie 
und Praxis”, en HGS 19, 32-72. 

HORKHEIMER, Max / Theodor W. ADORNO (1969): Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente, en AGS 3. 

HORKHEIMER, Max (1969): “Theodor W. Adorno zum Gedächtnis”, en HGS 7, 
289-290. 

JESSE, Eckhard (2008): “Die Totalitarismuskonzeption von Herbert Marcuse”, en 
Id.: Diktaturen in Deutschland. Diagnosen und Analysen, Baden-Baden, 86-105. 

KAILITZ, Susanne (2007): Von den Worten zu den Waffen? Frankfurter Schule, 
Studentenbewegung, RAF und die Gewaltfrage, Wiesbaden: VS. 

KEMPSKI, Jürgen von (1948): “Das kommunistische Palimpsest”, en Id., 1964: Bre-
chungen. Kritische Versuche zur Philosophie der Gegenwart, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt, 103-117. 

KRAHL, Hansjürgen (1971): Konstitution und Klassenkampf. Zur historischen Dia-
lektik von bürgerlicher Emanzipation und proletarischer Revolution. Schriften, 
Reden und Entwürfe aus den Jahren 1966-1970, Frankfurt a.M.: Neue Kritik. 

KRAUSHAAR, Wolfgang (1989): “Herbert Marcuse und das lebensweltliche apri-
ori der Revolte”, en: Id. (ed.): Frankfurter Schule und Studentenbewegung. von 
der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 3: Aufsätze und Kom-
mentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 195-203. 

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998a): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 1: Chronik, 
Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins. 

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998b): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 2: Dokumen-
te, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins. 

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998c): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 3: Aufsätze 
und Kommentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins. 

KRAUSHAAR, Wolfgang (2007): “Abspaltung und Potenzierung. Zum Verhältnis 
von Antizionismus und Antisemitismus in der militanten Linken der Bundesre-
publik”, en M. Brosch et al. (ed.): Exklusive Solidarität. Linker Antisemitismus 
in Deutschland vom Idealismus zur Antiglobalisierungsbewegung, Berlin: Metro-
pol, 325-346. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 453 - 

 

LENIN, Wladimir Iljitsch (1966): Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung, 
en Id.: Werke, vol. 5, Berlin: Dietz, 355-541. 

LIPPE, Rudolf zur (1989): “Die Frankfurter Studentenbewegung und das Ende 
Adornos. Ein Zeitzeugnis”, en W. Kraushaar (ed.) 1998: Frankfurter Schule und 
Studentenbewegung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, 
vol. 3: Aufsätze und Kommentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei 
Zweitausendeins, 112-125. 

MARCUSE, Herbert (1941): Vernunft und Revolution. He gel und die entstehung 
der Gesellschaftstheorie, en HMS 4. 

MARCUSE, Herbert (1955): Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer 
Beitrag zu Sigmund Freud, in: HMS 5. 

MARCUSE, Herbert (1963): “Zur Stellung des Denkens heute”, en M. Horkheimer: 
Zeugnisse. Theodor W. Adorno zum sechzigsten Geburtstag, Frankfurt a.M.: Eu-
ropäische Verl.-Anst., 45-49. 

MARCUSE, Herbert (1964): Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie 
der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, in: HMS 7. 

MARCUSE, Herbert (1965): Repressive Toleranz, en HMS 8, 136-166. 
MARCUSE, Herbert (1966): “Die Analyse des Exempels. Hauptreferat des Kongres-

ses ‘Vietnam – Analyse eines Exempels’”, en W. Kraushaar (ed.) 1998: Frankfur-
ter Schule und Studentenbewegung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 
1946-1995, vol. 2: Dokumente, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausen-
deins, 205-209.  

MARCUSE, Herbert (1967a): Das Ende der Utopie. Herbert Marcuse diskutiert mit 
Studenten und Professoren Westberlins an der Freien Universität Berlin über die 
Möglichkeiten und Chancen einer politischen Opposition in den Metropolen in 
Zusammenhang mit den Befreiungsbewegungen in den Ländern der Dritten 
Welt, ed. von Horst Kurnitzky und Hansmartin Kuhn, Berlin: v. Maikowski. 

MARCUSE, Herbert (1967b): “Befreiung von der Überflußgesellschaft”, en kurs-
buch 16, marzo 1969, ed. von H. M. Enzensberger, Frankfurt a.M., 185-198. 

MARCUSE, Herbert (1967c): “Ist die Idee der Revolution eine Mystifikation? Her-
bert Marcuse antwortet auf vier Fragen”, en kursbuch 9, junio 1967, ed. von H. 
M. Enzensberger, Frankfurt a.M., 16. 

MARCUSE, Herbert (1968): “Freiheit und Notwendigkeit. Bemerkungen zu einer 
Neubestimmung”, en HMS 8, 227-235. 

MARCUSE, Herbert (1969): Versuch über die Befreiung, en HMS 8, 237-317. 
MARCUSE, Herbert (1975): “Zeit-Messungen. Drei Vorträge und ein Interview”, 

en HMS 9, 129-189. 
MARCUSE, Herbert (2004): Nachgelassene Schriften, vol. 4: Die Studentenbewe-

gung und ihre Folgen, Springe: zu Klampen. 
MARX, Karl (1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, en MEW 1, 

378-391. 
MARX, Karl (1845): “Thesen über Feuerbach”, en MEW 3, 57. 
MARX, Karl (1894): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter Band: 

Der Gesamtprozeß der kapitalistischen Produktion, ed. por Friedrich Engels, en: 
Mew 25. 



 

LA TEORÍA CRÍTICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL                                                       INTERVENCIÓN 
 
[Pp 407-454]                                                                                                                                                HANNING VOIGTS  

  
 

 
- 454 - 

 

ROTH, Roland (1985): Rebellische Subjektivität. Herbert Marcuse und die neuen 
Protestbewegungen, Frankfurt a.M./New York: Campus. 

STEFFEN, Monika (1967): “Tiere an Ketten – SDS und Horkheimer”, en W. Krau-
shaar: Frankfurter Schule und Studentenbewegung. von der Flaschen post zum 
Molotowcocktail 1946-1995, vol. 2: Dokumente, Hamburg: Rogner & Bernhard 
bei Zweitausendeins, 263-265. 

TIEDEMANN, Rolf / Theodor W. Adorno Archiv (ed.) (2000): Frankfurter A-
dorno Blätter, vol. VI, München: Text + Kritik. 

TIEDEMANN, Rolf / Theodor W. Adorno Archiv (ed.) 2003: Frankfurter Adorno 
Blätter, vol. VIII, München: Text + Kritik. 

TÜRCKE, Christoph / Gerhard Bolte (1994): Einführung in die kritische Theorie, 
Darmstadt: WBG. 

WIGGERSHAUS, Rolf (2001): Die Frankfurter Schule. Geschichte – Theoretische 
Entwicklung – Politische Bedeutung, München: DTV. 


