LA TEORIA CRITICA
Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL"

Critical Theory and the Student Revolr

HANNING VOIGTS™

1 REACCIONES A LA REVUELTA ESTUDIANTIL

Esta contribucién compara las valoraciones del movimiento estudiantil realizadas
por Theodor W. Adorno y Herbert Marcuse a partir de declaraciones publicas y car-
tas privadas. Distinguimos entre el 4mbito ptblico y el privado porque en el material
se encuentran diferencias entre ambos, por ejemplo, en la claridad con la que se
formulan comentarios favorables o criticos sobre la politica de los estudiantes acti-
vistas. En el marco del estudio se podran reconocer los topoi que eran fundamentales
para la interpretacién que Adorno y Marcuse hacian de la situacion social y politica
en el momento del movimiento estudiantil, es decir, para su respectivo “analisis
tedrico-politico de la actualidad”. Las reacciones publicas de Adorno y Marcuse al
movimiento estudiantil se han extraido principalmente de ensayos, discursos, confe-
rencias y entrevistas, la mayorfa de los cuales datan del apogeo del movimiento estu-
diantil alemén entre junio de 1967 y el verano de 1969. Alex Demirovi¢ ha sefiala-
do acertadamente que los argumentos de Adorno sobre el movimiento de protesta
estudiantil “se mantuvieron esencialmente iguales desde 1966” (Demirovi¢, 1999:

948). Como se ver4, esto también vale para Marcuse.

2 DECLARACIONES PUBLICAS. SOLIDARIDAD CRITICA:
LA REACCION DE ADORNO

Adorno adopté una postura ambivalente frente al movimiento politico de los estu-

diantes alemanes, como ya se ha sefialado en diversas ocasiones (véase Claussen,

* Este articulo es una recopilacién de capitulos del libro de Hanning Voigts (2009): Entkorkte
Flaschenpost. Herbert Marcuse, Theodor W. Adorno und der Streit um die Neue Linke, Miins-
ter/Hamburgo/Londres: Lit Verlag, 200 pdgs. Serie: Teorfa politica. La reproduccién se realiza con la
amable autorizacién del autor y de la Editorial Lit.

" Hanning Voigts es periodista, autor y redactor del periédico Frankfurter Rundschau.

- 407 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

2000; Kailitz, 2007: 86-90; Demirovié¢, 1999: 915-922, 948-951; Wiggershaus, 2001:
695-697; Tiircke / Bolte, 1994: 81-85). De principio, mostré una gran simpatia por
sus estudiantes inmediatamente después de su regreso a Francfort (véase Adorno,
1950), pero ya en 1959 observé criticamente que, aunque ahora eran menos obe-
dientes a la autoridad, segufan siendo conformistas (véase Adorno, 1959: 334 y ss.).
En general, Adorno no podia vislumbrar si los estudiantes, en su mayoria apoliticos,
se convertirian algin dia en demdcratas convencidos y pensadores criticos (véase
ibid.: 337). El entusiasmo por sus estudiantes, a quienes Adorno consideraba en el
sentido mas literal de la palabra como sus discipulos, se mezclaba siempre con una
cierta desconfianza.! Sin embargo, Adorno respondié al movimiento de protesta
estudiantil poco después de los acontecimientos del 2 de junio de 1967 con com-
prension y solidaridad inequivoca. Antes de una clase de estética el 2 de junio, dijo a
sus estudiantes que la confusa situacion informativa en Berlin

“no me impide expresar mi simpatia por los estudiantes, cuyo destino, indepen-

dientemente de lo que se informe, no guarda ninguna relacién con su participa-

cién en una manifestacién politica” (cit. en Kraushaar, 1998b: 241).

A continuacién, Adorno pidi6 a los estudiantes que se levantaran de sus asientos
para guardar un minuto de silencio en memoria de Benno Ohnesorg (véase ibid.).
Ya en esta primera reaccién, hizo suya la demanda de los estudiantes de que se escla-
recieran por completo las circunstancias de la muerte de Ohnesorg y expresé su te-
mor de que su destino pudiera poner de manifiesto la fragilidad de la democracia en
la RFA (véase ibid.). El 5 de junio, también ante los estudiantes, subrayé que le
preocupaba mucho el clima social en contra de los estudiantes que protestaban, que
también se reflejaba en la cobertura medidtica, porque “los estudiantes han asumido
(...) en cierta medida el papel de los judios” (cit. en Kraushaar, 1998a: 254). Esta
formulacion, que Adorno repitié piblicamente en varias entrevistas, fue a menudo
malinterpretada. Adorno no pretendia en absoluto relativizar el antisemitismo o el
destino de los judios europeos en el Tercer Reich al calificar a los estudiantes de

“nuevos judios”.? M4s bien, percibia en el rechazo de los estudiantes por parte de la

' Adorno ya habfa expresado su desconfianza generalizada hacia los intelectuales rebeldes en Minima
Moralia. Estos se orientaban ahora hacia la moda, la participacién, “la legitimacién de quien sabe a
favor y en contra de qué debe estar un intelectual hoy en dia” (Adorno, 1951: 233). El pensamiento se
degenera, porque “cada juicio es aprobado por los amigos, que siempre conocen de antemano todos los
argumentos” (ibid.: 234). Estos intelectuales estandarizados ya no son capaces de oponerse: “Stalin
solo tiene que carraspear y ellos tiran a Kafka y a Van Gogh al montén de basura” (ibid.: 235).

? Adorno escribié a Hans Zehmberg: “;Cémo podria yo, que pertenezco al grupo de personas persegui-
das racialmente por los nazis y que tuve que emigrar, tener la absurda idea de comparar el destino real
de los estudiantes que protestan con el de los judios? Lo que queria decir era simplemente que, en

- 408 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

sociedad mayoritaria un estereotipo antisemita que ahora se dirigia contra los inte-
lectuales: el estereotipo del judio pardsito y holgazdn, una imagen distorsionada y
proyectada de una existencia feliz (véase Demirovi¢, 1999: 917 y ss., Kraushaar,
1998b: 264).> Al igual que contra este tipo de actitudes reaccionarias, Adorno tam-
bién defendié a menudo a los estudiantes pdblicamente (véase Kraushaar, 1998b:
375-377; 472-4).

Adorno demostré su cercania politica directa con sus estudiantes cuando, en ma-
yo de 1968, pronuncié un discurso en televisién contra la legislacion de estado de
emergencia. En él, instaba a no cejar en la oposicién contra el proyecto de ley (véase
Adorno, 1968b: 397). Anteriormente, ya habfa firmado un llamamiento en el que se
justificaban las huelgas politicas durante la segunda lectura de las leyes de estado de
emergencia en el Parlamento Federal, tal y como exigfa también el SDS™ (véase
Kraushaar, 1998a: 326). En su ponencia en el 16.° Congreso Aleman de Sociologia,
celebrado en abril de 1968, Adorno también se refirié con cautela, pero de forma
claramente positiva, al movimiento estudiantil y mostré comprensién por sus moti-
VOs:

“Solo recientemente se han hecho visibles los indicios de una tendencia oposito-

ra, precisamente en diversos grupos de jévenes: resistencia a la adaptacién ciega,

libertad para elegir objetivos racionales, repugnancia por el mundo como engafio

e ilusién, rememoracion de la posibilidad de transformacién. Queda por ver si

frente a esto triunfara el impulso destructivo que va en aumento en la sociedad”

(Adorno, 1968a: 368).

En mayo de 1968, en una conferencia, hizo una observacién similar sobre el mo-
vimiento estudiantil. En ella expresé la idea de que el movimiento de los estudiantes
rebeldes demostraba que, por muy integrada que estuviera, en la sociedad tardocapi-
talista aln existian posibilidades de pensamiento critico y de contradiccion.

“Me gustarfa decir que, para una persona mayor como yo, lo que resulta satisfac-

torio del movimiento estudiantil es haber demostrado que la suposicién, tal como

fue expuesta, por ejemplo, en las utopfas negativas de Huxley o Orwell, de que es-

cierto tipo de psicologia de masas, los estudiantes desempefian un papel similar al que desempefiaron
los judios en el Tercer Reich y poco antes” (Adorno-Zehmberg; 17.1.1969; citado en Tiedemann,
2000: 91, énfasis en el original).

3 Adorno y Horkheimer ya habian formulado en la Dialéctica de la llustracion que la falta de inten-
cién del antisemitismo hacfa que sus objetos fueran casi intercambiables a voluntad. Ya habfan sefia-
lado a los intelectuales como victimas potenciales: “A esto se suma la imagen del intelectual; parece
pensar lo que los demds no se permiten y no derrama el sudor del esfuerzo y la fuerza fisica” (ibid.:
197).

* Sozialistischer Deutscher Studentenbund (Federacién Socialista Alemana de Estudiantes)

- 409 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

ta integracién se llevaria a cabo sin problemas, que la conformacién de la socie-

dad lograrfa que viviéramos en el infierno y, al mismo tiempo, lo considerdramos

el paraiso, en realidad no funciona; eso no funciona, y ahi hay algo indescripti-
blemente esperanzador” (Adorno, 2003: 100 y ss.).

Una manifestacién especialmente impresionante de simpatfa politica por el mo-
vimiento estudiantil nunca se public6 en vida de Adorno, pero estaba pensada para
su publicacién, por lo que también debe mencionarse aqui. En un borrador de su
autoria para el prélogo a la nueva edicién de la Dialéctica de la Ilustracion, Adorno
no solo atribuyé al movimiento estudiantil un papel politico en el presente, sino que
también reconocié abiertamente que el mensaje en la botella de la Dialéctica de Ia
llustracion debia dirigirse en ese momento, entre otros, a los jévenes que protesta-
ban en todo el mundo.

“Hay una experiencia que no se anticipa en el libro, aunque se insinda en otros

de nuestros textos: al menos la juventud se opone a la transicién hacia un mundo

administrado, que no se produce sin quiebras, sino a través de dictaduras y gue-
rras. El movimiento de protesta en todos los paises del mundo, tanto en los dos
bloques como en el Tercer Mundo, demuestra que la integracién no es tan facil.

Si el libro ayudara a los impulsos de la resistencia a alcanzar una conciencia que

los clarifique y les impida someterse por desesperacién a una praxis ciega y caer

en el narcisismo colectivo, podria adquirir una funcién real” (cit. en Tiedemann,

2003: 8).

Lo m4s notable de este borrador es que Adorno describia seriamente el movi-
miento estudiantil como una “resistencia” contra la tendencia a la administracién
total vy, al parecer, también consideraba posible que un movimiento de protesta
realmente formado en la Teorfa Critica pudiera desempefiar un papel socialmente
significativo. Solo podemos especular sobre por qué las ideas sobre el movimiento
estudiantil de este borrador no se incluyeron en el prélogo de la nueva edicién de la
Dialéctica de Ia [lustracion finalmente escrito por Horkheimer y Adorno. Sin em-
bargo, Horkheimer se mostraba mas reacio al movimiento estudiantil, por lo que es
probable que nunca llegara a ver el borrador de Adorno o que no lo aceptara como

prélogo.* En cualquier caso, las observaciones de Adorno sobre el movimiento estu-

* Aunque Horkheimer no se mostraba exclusivamente contrario al movimiento estudiantil, si era
claramente reacio. En lugar de citar numerosas pruebas, mencionaremos aqui una declaracién de
Horkheimer recogida por Friedrich Pollock: “Cada vez es m4s evidente que la rebelién de los estudian-
tes es una forma consecuente de positivismo. (...) Cualquier motivo que no pueda justificarse “cientifi-
camente” es para ellos romanticismo, anticuado, etc. (...) La afinidad con la mentalidad de los nazis
que ansiaban el poder es inconfundible. Si, como es probable, se produjera una dictadura de derechas

- 410-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

diantil se basaban en una simpatfa fundamental por sus alumnos y también por sus
impulsos criticos con la sociedad. Adorno mantuvo un estrecho contacto con algu-
nos activistas del SDS en Francfort incluso durante los conflictos en la universidad
(véase Claussen, 2000, Lippe, 1998). A pesar de todas las criticas a las ideas politicas
del movimiento estudiantil, que se intensificaron a partir de 1969, hay que contra-
decir la valoracién de Wolfgang Kraushaar de que la “actitud de Adorno hacia los
estudiantes rebeldes cambié radicalmente” (Kraushaar, 2007: 332) y que su postura
“dio un giro de casi 180 grados” (ibid.: 331). Incluso cuando la disputa con el movi-
miento estudiantil se intensificé hasta llegar a reventar las clases, Adorno nunca se
distancié esencialmente del movimiento estudiantil.

Sin embargo, las muestras de simpatia hacia sus estudiantes politicamente activos
nunca impidieron a Adorno criticar su rumbo politico. Ya en junio de 1967 hizo sus
primeras observaciones en este sentido durante un debate con el SDS de Francfort
(véase Kraushaar, 1998a: 260 y ss.). Mientras los estudiantes querfan dilucidar cémo
transformar la consternacién por la muerte de Ohnesorg en planteamientos de criti-
ca social y, a continuacién, en praxis politica (véase Steffen, 1967: 261), Adorno
sefialé que cualquier tipo de praxis politica de los estudiantes no podria tener nada
que ver con un “concepto enfatico de la praxis” (ibid.: 264), ya que las acciones es-
tudiantiles claramente no podfan cambiar la sociedad de manera fundamental. En su
opinién, las protestas contra el asesinato de Ohnesorg se asemejaban mds bien a los
“movimientos de animales encerrados que buscan una salida” (ibid.: 264). El con-
cepto enfatico de praxis mencionado por Adorno debe entenderse aqui en el sentido
del imperativo categdrico de Karl Marx, quien, como es sabido, exigia como praxis
politica de la teoria social critica

“derribar todas las relaciones en las que el ser humano es un ser degradado, escla-

vizado, abandonado y despreciable” (Marx, 1844: 385).°

Y el camino hacia justamente esa praxis transformadora, segin Adorno, esta blo-
queado para los estudiantes. Repitié esta consideracién durante un debate con el
filslogo berlinés Peter Szondi (Kraushaar, 1998b: 304-310). Previamente dejé claro
que no queria situarse por encima de sus estudiantes de manera arrogante, ni tampo-
co adularlos. Mds bien querfa intentar “navegar entre esos escollos” (ibid.: 304).

Hizo constar que, para él, una verdadera democratizacion de la universidad en forma

en los paises industrializados occidentales, no serfan pocos los radicales de izquierda actuales que se
encontrarfan entre las filas de los nuevos gobernantes” (citado en Kraushaar, 1998b: 531).

> En una discusién con Adorno, Horkheimer dijo en 1956: “Por praxis entendemos realmente que hay
que tomarse en serio la idea de que el mundo debe cambiar de raiz. Esto debe manifestarse tanto en el
pensamiento como en la accién” (Horkheimer / Adorno, 1956: 61).

- 411 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

parlamentaria, por ejemplo, era inalcanzable porque los y las docentes posefan una
autoridad objetiva que no podia ser abolida (ibid.: 310). Adema4s, las categorias so-
ciolégicas como la de dominacién no son aplicables sin mas a la universidad, por
muy relacionada que esta se encuentre con el conjunto de la sociedad (ibid.: 308).
Pero, sobre todo, dijo:
“Creo que no existe ninguna posibilidad de cambiar la sociedad desde la univer-
sidad, sino que, por el contrario, las intenciones aisladas de cambio radical dentro
de la universidad, a las que se les ha amputado la posibilidad de realizarse en el
conjunto de la sociedad, solo agravaran el resentimiento dominante contra la es-
fera intelectual y, con ello, allanardn el camino a la reaccién (...). Por otro lado
(...), en estos esfuerzos se tiene una valoracion totalmente errénea del poder so-
cial, se cree que mediante el debate intelectual y la invocacion de principios inte-
lectuales se puede cambiar algo en las relaciones de poder (...)” (ibid.: 309).
También en esta ocasién Adorno sefialé el “bloqueo real de las posibilidades de-
cisivas de intervencién” (ibid.) y afiadié que tendria que “negar todo lo que sé de la
sociedad (...) si lo considerara posible” (ibid.). En Adorno siguié siendo determinan-
te la actitud solidaria con algunas de las reivindicaciones del movimiento estudian-
til, aunque siempre manteniendo una distancia critica. Una y otra vez se opuso a los
intentos de cooptarlo para el movimiento estudiantil.® En este sentido, se negé a
redactar un informe exculpatorio para el miembro de la Comuna 1 Fritz Teufel
(véase Kraushaar, 1998a: 264) vy, segin sus propias palabras, registr6 con una sensa-
cién de “asombro desmesurado” (Adorno, 1969c: 400) que los estudiantes reacciona-
ran con ira. Las demandas presentadas a Adorno pueden ilustrarse con las declara-
ciones de los representantes estudiantiles en la mesa redonda “Autoridades y revolu-
cion” celebrada en septiembre de 1968 (véase Kraushaar, 1998b: 458-470). Esta tuvo
lugar al final de la Feria del Libro de Francfort, después de que el SDS intentara im-
pedir la entrega del Premio de la Paz de los Libreros Alemanes al presidente senega-
lés Luipold Senghor. Hans-Jiirgen Krahl, cuyas ideas giraban siempre en torno a
cémo ampliar el movimiento de oposicién, exigié a Adorno una clara solidaridad
con los estudiantes y sus acciones. Segtin Krahl, para liberarse de la sociedad autori-
taria, las personas sujetas a la autoridad necesitaban “autoridades criticas” (ibid.:
462). Acus6 a Adorno de haberse refugiado en la “jaula de la filosofia” (ibid.: 462)
por debilidad. Karl-Dietrich Wolff llevé esta idea al extremo:

¢ Max Horkheimer expresé asi la postura de Adorno: “Por muy intensamente que se esforzara por
lograr reformas, se negaba a unirse incondicionalmente a los colectivos que se remitfan a su teorfa, en
lugar de aplicarla de forma reflexiva a sus propias acciones” (Horkheimer, 1969: 290).

-412 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

“No cree, sefior profesor Adorno, que realmente habria tenido importancia si,

por ejemplo, alguien como usted, con su voz, su reputacién y su significacién pre-

cisamente para el movimiento estudiantil, por ejemplo, hubiera, digamos, traspa-
sado junto con nosotros la zona de exclusién en la marcha hacia Bonn?” (ibid.:

464).

Adorno reaccioné a estas demandas de forma defensiva. Sefialé que “los sefiores
mayores con cierta corpulencia” (ibid.: 465) no eran los adecuados para este tipo de
acciones. No participar en una manifestacién es un derecho personal. En el mismo
sentido, Adorno se negé repetidamente a poner sus clases a disposicién para debates
estratégicos. Ya en mayo de 1968 habfa amenazado con renunciar a su catedra si se
le molestaba en sus clases y se restringia su libertad docente (véase Kraushaar,
1998a: 324). Asi como Adorno no estaba dispuesto a poner su pensamiento al servi-
cio de un movimiento politico, también era importante para él que las consideracio-
nes estratégicas no dominaran el pensamiento. Ya en junio de 1967 sefial6 a los re-
presentantes del SDS:

“La izquierda tiende a someter a censura el pensamiento en aras del objetivo fi-

nal. Manifestar la situacién de bloqueo forma parte del conocimiento. (...) La

teorfa debe ser totalmente coherente, de lo contrario la praxis serd errénea” (cit.

en Steffen, 1967: 265).

Las posteriores declaraciones de Adorno sobre el movimiento estudiantil parten
de estas ideas. Nos referimos a su conferencia radiofénica “Resignacién” y a dos en-
trevistas publicadas en 1969 en el Siiddeutsche Zeitungy en el Spiegel” Todas estas
declaraciones recogian las ideas desarrolladas hasta entonces, pero también aborda-
ban las crecientes criticas de los estudiantes contra Adorno y la interrupcién de sus
clases. Adorno empez6 a ocuparse mds abiertamente de la critica del activismo estu-
diantil. En su texto “Resignacién”, Adorno abordé muy seriamente en 1969 la acu-
sacion de los estudiantes de que su teorfa era resignada, ya que negaba la posibilidad
de una intervencion en las condiciones existentes mediante la praxis politica (véase
Krahl 1971: 285-288). Sin embargo, segiin Adorno, esto no era culpa del pensador,
sino simplemente la expresién de un analisis reflexivo de las circunstancias:

“No quiero negar el momento de debilidad subjetiva que conlleva restringirse a la

teorfa. Mds importante considero el lado objetivo” (Adorno, 1969b: 794).

T El texto central de Adorno, “Notas marginales sobre teorfa y praxis” (Adorno, 1969b), se publicé
péstumamente, por lo que no puede considerarse aqui como una reaccién publica. El texto se analiza
en la seccién dedicada a la relacién entre teorfa y praxis (véase mds abajo apartado 5).

-413 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

Adorno sospechaba que detrds de las acusaciones contra él se escondia en “los oposi-
tores, que a su vez son insultados como intelectuales”, (ibid.: 795) un resentimiento
antiintelectual contra quien se niega a colaborar en politica (véase ibid.). El prima-
do de la praxis se convierte rapidamente en una prohibicién de pensar que recuerda
la supresién de la critica en el comunismo soviético: “La praxis aqui solo significaba
el aumento de la produccién de medios de produccién (...)” (ibid.: 795). Lo que re-
sulta resignado es la actitud de aferrarse a la accién por la accién, aunque resulte
evidente “que el pensamiento tiene razén” (ibid.: 796; cf. ibid.: 797). Adorno califi-
c6 de “satisfaccion sustitutoria” y de “pseudoactividad” la praxis que no reflexiona
sobre su propia situacién de bloqueo fundamental (ibid.). Confiar en la espontanei-
dad politica es ingenuo, porque el mundo administrado® hace imposible toda espon-
taneidad (ibid.: 797). La pseudopraxis, término con el que Adorno se referfa sin du-
da también a la praxis de gran parte del movimiento estudiantil, no solo era ingenua,
sino incluso regresiva:

“La impaciencia frente a la teorfa que se manifiesta en ella [la pseudopraxis] no

impulsa el pensamiento m4s alld de si mismo. Al olvidarlo, queda por detrds de

é1” (ibid.).

En dltima instancia, el juicio de Adorno sobre la “pseudoactividad” fue duro:
tenderfa a subordinar el pensamiento critico y a “capitular ante el colectivo” (ibid.).
Por el contrario, el comportamiento auténomo consistirfa Gnicamente en negarse a
colaborar: “Solo el pensamiento podria encontrar la salida, y concretamente uno al
que no se le prescriba cudl debe ser el resultado (...)” (ibid.: 796). Segin Adorno,
este pensamiento auténomo exigiria mucho a quienes piensan: “en medio de toda
critica, quien piensa no estd furioso: el pensamiento ha sublimado la ira” (ibid.:
798).

Las entrevistas en el Stiddeutsche Zeitungy en el Spiegel se centraron principal-
mente en la relacion de Adorno con sus estudiantes. Adorno negé cualquier in-
fluencia directa de su pensamiento en el movimiento estudiantil (véase Adorno,
1969c: 398), aunque también para €l la conexién era “dificil de pasar por alto”
(Adorno, 1969d: 404). La Teoria Critica que él defendfa nunca se habia sometido al
dictado de la aplicabilidad (véase Adorno, 1969c: 398). A lo largo de las entrevistas,
Adorno repitié su acusacién de “pseudoactividad” (véase ibid.: 399). Una vez mas,
rechazé todos los intentos de involucrarlo en las protestas (véase Adorno, 1969d:

403). “Precisamente no hacerlo forma parte del concepto de Ilustracién al que me

8 Sobre el concepto de “mundo administrado”, véase mas abajo apartado 4.

- 414 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

aferro” (Adorno, 1969c: 400). No obstante, Adorno declaré que su relacién con sus
estudiantes no se habfa visto especialmente afectada, ya que seguia siendo de alto
nivel (véase ibid.: 400). Adorno incluyé explicitamente en esta valoracién a todos
aquellos estudiantes “con los que discrepo totalmente en lo que respecta a la praxis
politica” (ibid.). En ambas entrevistas se distancié muy claramente de cualquier
forma de uso de la violencia. Para él, la praxis transformadora solo era concebible “si
era pacifica y se ajustaba plenamente a la Constitucién” (ibid.: 399). El uso de la
violencia solo serfa legitimo, como mucho, en defensa propia contra un gobierno
fascista:

“En Grecia, por supuesto, aprobaria cualquier tipo de accién. Allf la situacion es

totalmente diferente” (Adorno, 1069f: 409).°

En la entrevista con Der Spiegel, Adorno también se refiri6 al “atentado de los
pechos [desnudos]”. Calificé la accién de “repugnante” (ibid.: 407) y expresé la sos-
pecha de que solo se habia llevado a cabo porque el ala activista de los estudiantes
temia caer en el olvido en la opinién piblica y en la universidad (ibid.). Adorno se
distanci6 de sus acciones con las siguientes palabras:

“En mis escritos nunca he dado un modelo para ningtn tipo de actuacién ni ac-

cion. Soy una persona tedrica que considera que el pensamiento tedrico estd muy

cerca de sus intenciones artisticas. No es que me haya alejado recientemente de
la praxis, sino que mi pensamiento siempre ha tenido una relacién muy indirecta

con ella” (ibid.: 403).

Sobre la relacién entre teorfa y praxis, Adorno afirmé que, para él, la teoria social
era una “forma genuina de praxis” (ibid.: 408). La forma mds sensata de accién prac-
tica en ese momento era impulsar el anilisis de las relaciones sociales (cf. ibid.: 409).
Aunque seguia considerando dtiles algunas acciones de los estudiantes (véase ibid.:
404), no podia dar instrucciones para actuar: “A la pregunta ‘;qué hay que hacer?, lo
tinico que puedo responder en la mayorfa de los casos es ‘no lo s¢” (ibid.: 404). Por
lo tanto, la acusacién de desarrollar una teorfa negativa y pesimista le resbala por
completo:

“No veo ningin reproche en que, en el mundo en el que vivimos, se esté desespe-

rado y se sea pesimista y negativo. Mds bien se ven coartadas aquellas personas

que, para sentirse mejor psicolégicamente, acallan la desesperacién objetiva voci-

ferando el furioso optimismo desenfrenado de la accién inmediata” (ibid.: 405).

? En Grecia, desde el llamado golpe de los coroneles de 1967 hasta 1974, reiné una dictadura militar
fascista bajo el mando de Georgios Papadopoulos.

- 415 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

3 LA NECESIDAD DE LIBERACION: LA REACCION DE MARCUSE

A lo largo de los afios sesenta, Herbert Marcuse se refirié mds que Adorno al movi-
miento estudiantil como movimiento politico y se adscribi6, como intelectual oposi-
tor, a la “Nueva Izquierda”, de la que consideraba parte al movimiento estudiantil.
No tenfa reparos en que lo adscribiesen a este movimiento politico. Rara vez critica-
ba la politica de los estudiantes, como hacfa Adorno, pero en congresos y conferen-
cias buscaba mds que este el contacto con los estudiantes politicamente activos.
Wolfgang Kraushaar lo expresé acertadamente diciendo que, a diferencia de Adorno,
Marcuse “se involucrd en los movimientos, se solidarizé con ellos y pensé dentro de
ellos” (Kraushaar, 1989: 195).

Marcuse estaba vinculado politicamente desde principios de los afios sesenta al
movimiento estudiantil estadounidense, que se habfa formado a raiz de las protestas
por los derechos civiles y contra la guerra de Vietnam (véase Breines, 1968: 143).1°
Jiirgen Habermas resumi6 asi este temprano compromiso politico de Marcuse en
Estados Unidos:

“A principios de los afios sesenta, el movimiento estadounidense por los derechos

civiles lo politizé de nuevo, antes de que se uniera a la oposicién contra la guerra

de Vietnam vy, finalmente, influyera en el movimiento de protesta estudiantil a

ambos lados del Atlantico” (Habermas, 1998: 234).

Para la joven izquierda estadounidense, que no se sentia identificada con los gru-
pos marxistas ortodoxos predominantes, sin duda Marcuse resultaba atractivo como
pensador revolucionario y filésofo de influencia europea (véase Behrmann, 1999:
312), aunque en Estados Unidos pocos conocian la tradicion filoséfica de Hegel,
Marx y Freud en la que se inscribfa Marcuse (véase ibid.: 314). En la Republica Fe-
deral, Marcuse debati6 por primera vez en 1964 con estudiantes politicamente acti-
vos (véase Demirovi¢, 1999: 895). Sus primeras observaciones publicas sobre el mo-
vimiento estudiantil alemédn las hizo durante su ponencia en el congreso del SDS
“Vietnam, andlisis de un ejemplo”. Al comienzo de su ponencia, destacé la “negati-

va espontdnea de la juventud opositora a colaborar” y el “asco por el estilo de vida

' Ya en 1961, Marcuse habfa participado en un acto estudiantil contra la invasién estadounidense de
Cuba en la Universidad de Brandeis (véase Kraushaar, 1998a: 179). En uno de los primeros grandes
teach-ins contra la guerra de Vietnam en Los Angeles, intervino como orador (véase ibid.: 229). Paul
Breines ofrece una valoracién contemporanea de la interaccién entre la “Nueva Izquierda” y Marcuse
(Breines, 1968). Sefiala que £/ hombre unidimensional y Tolerancia represiva fueron dos de los textos

mas discutidos dentro de la “Nueva Izquierda” (véase ibid.: 137; Roth, 1985: 170 y ss.).

- 416 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

de la ‘sociedad de la abundancia”™ (Marcuse, 1966: 206). Describié a los intelectua-
les y a los jévenes como

“la oposicién mds audible, visible y eficaz. (...) La oposicién radical entre los es-
tudiantes y los jévenes no es una oposicion socialista o comunista. La desconfian-
za hacia toda ideologia (y el comunismo, el socialismo y el marxismo son conside-
rados ideologfas por estos jovenes) es un factor decisivo en este movimiento. El
lema ‘no confiamos en nadie mayor de treinta afios’ caracteriza la situacion. (...)
Llama la atencién la espontdnea unidad entre la rebelion politica, intelectual y
sexual instintiva (...). (...) Se percibe algo que va m4s all4 de la oposicién politica
y que representa una nueva unidad: una unidad entre politica y eros. (...) Puede
que sea totalmente romdntico, lo admito, pero veo en esta unidad una agudiza-
cioén y una profundizacién de la oposicién politica” (ibid.: 207).

Marcuse también inclufa en la oposicién radical a los “grupos desfavorecidos” de
la poblacién (ibid.). La clase obrera, por el contrario, estaba integrada en la socie-
dad, y la lucha de clases se habfa convertido en un conflicto circunscrito a intereses
puramente econdémicos y politicos (ibid.: 208). Dado que no habria ningtin movi-
miento revolucionario de masas en un futuro previsible, la rebelién de la juventud
tampoco podia ser revolucionaria por el momento. Sin embargo, segiin Marcuse, la
oposicién politica a la guerra de Vietnam era necesaria,

“aunque creamos que es inutil, simplemente para poder sobrevivir como seres
humanos y tal vez hacer posible una existencia digna para otros” (ibid.: 209).
Como Rolf Wiggershaus lo expres6 una vez de manera muy acertada, hacia el jo-

ven movimiento de protesta Marcuse sentia “respeto por una necesidad existencial
de comportamiento digno” (Wiggershaus, 2001: 682).

Las declaraciones centrales de Marcuse sobre el movimiento estudiantil se en-
cuentran en las conferencias que impartié en julio de 1967 en la Universidad Libre
de Berlin.!! Marcuse subray6 en su conferencia £/ final de la utopia que las formas de
liberacién humana que antes se consideraban imposibles se han vuelto posibles gra-
cias al desarrollo de las fuerzas productivas. Por lo tanto, se ha alcanzado “el final de
la utopia”, porque todos los proyectos sociales utépicos son realmente viables:

“Todas las fuerzas materiales e intelectuales que pueden utilizarse para la realiza-

cién de una sociedad libre estan ahi. El hecho de que no se utilicen para ello se

' Marcuse ya habfa expresado algunas de sus ideas en un texto para la revista Kursbuch. “En este sen-
tido, ella [la oposicién de la juventud, H.V.] se dirige totalmente contra el sistema en su conjunto (...).
Estos jévenes y estas jévenes ya no comparten las necesidades represivas de los favores y la seguridad
del poder; en ellos surge quizds una nueva conciencia (...). En resumen: aqui se encuentra la “negacién
determinada” de lo existente, pero sin una organizacién eficaz (...)” (Marcuse, 1967c: 6).

- 417 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

debe exclusivamente a la movilizacién total de la sociedad existente contra su

propia posibilidad de liberacién” (Marcuse, 1967a: 14).

Dado que actualmente no existe una clase revolucionaria, una critica materialista
debe centrarse principalmente en “mostrar y promover el surgimiento y el desarrollo
de necesidades vitales de libertad” (ibid.: 15). La creciente tecnificacién del proceso
de produccién hace posible el desarrollo de esas necesidades, que actualmente son
fundamentales para una concepcién progresista del socialismo.!? Por lo tanto, en
contra de Marx, también habria que volver a pensar como una posibilidad real en la
superacion del trabajo en el juego libre de coaccién (cf. ibid.: 20)." Estas posibilida-
des histéricas deben pensarse hoy

“en formas (...) que, de hecho, indiquen més bien la ruptura que la continuidad

con la historia anterior, la negacién mas que lo positivo, la diferencia mas que el

progreso (...)” (ibid.: 15).

En el debate, Marcuse explicé que, aunque no consideraba que el movimiento es-
tudiantil fuera un movimiento revolucionario, lo vefa como uno de los grupos oposi-
tores en el que ya se manifestaban las necesidades de emancipacién fundamentales
para una revolucion (véase ibid.: 23; 30). Dado que ya en los afios sesenta sus decla-
raciones se interpretaban una y otra vez en el sentido de que consideraba al movi-
miento de protesta estudiantil u otros grupos marginales, en lugar del proletariado,
como una nueva clase revolucionaria, Marcuse sefialé repetidamente, en ocasiones
con palabras bastante duras, que se trataba de un malentendido (véase ibid.: 21, 27;
Marcuse, 1968: 227 y ss.). También se opuso a este malentendido en numerosas en-
trevistas (véase Kraushaar, 1998b: 645 vy ss.; 476; 295). Sin embargo, como ya se ha
mencionado, Marcuse consideraba que el movimiento estudiantil tenia necesidades
fundamentales de liberacién que él consideraba muy importantes:

“De hecho, considero que la redefinicién del factor subjetivo es una de las nece-

sidades més decisivas de la situacién actual. (...) Considero que el desarrollo de la

12 Marcuse subrayé, por cierto, un rasgo normativo de su pensamiento: “Creo que también para Marx
el socialismo es algo que deberia ser. Este rasgo normativo forma parte de la esencia del socialismo
cientifico. El socialismo debe ser; es, como realmente podriamos decir, una necesidad biolégica, socio-
l6gica y politica” (Marcuse, 1967b: 185, énfasis en el original).

B Karl Marx sefialé en un pasaje muy citado de £/ capital “El reino de la libertad comienza, en efecto,
alli donde cesa el trabajo determinado por la necesidad y la utilidad exterior; por lo tanto, por su pro-
pia naturaleza, se encuentra m4s alld de la esfera de la produccién material propiamente dicha. (...) La
libertad en este 4mbito solo puede consistir en que el hombre socializado, los productores asociados,
regulen racionalmente su metabolismo con la naturaleza (...). Pero esto sigue siendo siempre un reino
de la necesidad. M4s alld de este comienza el desarrollo de la fuerza humana, que se considera un fin
en si mismo, el verdadero reino de la libertad, pero que solo puede florecer sobre la base del reino de la

necesidad” (Marx, 1894: 828; cf. Marcuse, 1968: 229-235).

- 418



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

conciencia, (...) si se quiere, esta desviacién idealista, es hoy en dfa una de las

principales tareas del materialismo (...). (...) Una de las tareas es descubrir y libe-

rar al tipo de persona que quiere la revolucién, que necesita la revolucién, porque
de lo contrario colapsa: ese es el factor subjetivo, que hoy en dia es mds que un

factor subjetivo” (Marcuse 1967a: 29).

La aparicién de estas nuevas necesidades, en particular, en el movimiento estu-
diantil, es la prueba de la posibilidad de la accién politica, del cardcter contingente
de las condiciones sociales: “Los intersticios dentro de la sociedad existente siguen
abiertos, y aprovecharlos es una de las tareas mds importantes” (ibid.: 34). Cuando
se le pregunté sobre la dificultad de desarrollar necesidades emancipadoras en una
sociedad que, segin el propio Marcuse, produce continuamente necesidades represi-
vas, Marcuse admitié:

“Su objecién es que, para desarrollar las nuevas necesidades revolucionarias, pri-

mero hay que abolir los mecanismos que reproducen las viejas necesidades. Para

abolir los mecanismos que reproducen las viejas necesidades, primero debe existir
la necesidad de abolir los viejos mecanismos. Ese es precisamente el circulo vicio-

so en el que nos encontramos, y no sé cémo salir de é1” (ibid.: 41).

Marcuse también destacé la importancia politica del movimiento estudiantil en
su segunda conferencia en Berlin sobre “El problema de la violencia en la oposi-
cion”.

“Saben que considero que la oposicién estudiantil es hoy uno de los factores mds

decisivos del mundo, (...) uno de los factores més fuertes que tal vez pueda con-

vertirse algin dfa en una fuerza revolucionaria” (ibid.: 47).

Sin embargo, las fuerzas opositoras actuales solo podrian servir para preparar un
movimiento revolucionario, puesto que un debilitamiento efectivo del sistema capi-
talista mundial mds bien serfa posible a través de los movimientos de descoloniza-
cién en el “Tercer Mundo”'* (véase ibid.: 52 y ss.). Marcuse desarrollé un argumento
similar en una conferencia que pronuncié una semana mds tarde en Londres (véase
Kraushaar, 1998a: 267). En ella formul6 con mayor precisién lo que, en su opinion,

constitufa la novedad de la situacién histérica y de la oposicién actual:

1 El término “Tercer Mundo” ha sido objeto de criticas con razén. Originalmente se referfa a los “pai-
ses no alineados”, luego a todos los pafses “subdesarrollados”. Sin embargo, desde 1989/1990, con la
desaparicién de la URSS, no solo ha desaparecido el “Segundo Mundo”, sino que la jerarquizacién
tacita y la visién eurocéntrica del mundo que la acompafia han sido objeto de criticas cada vez mayo-
res. No obstante, en este trabajo se utiliza el término porque su significado en el lenguaje cotidiano
sigue haciéndolo inevitable.

- 419-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

“Creo que nos enfrentamos a una situacién histéricamente novedosa, porque hoy
se trata de liberarnos de una sociedad que funciona relativamente bien, rica y po-
derosa. El problema al que nos enfrentamos es la necesidad de liberarnos no de
una sociedad pobre (...), sino de una sociedad que desarrolla a gran escala las ne-
cesidades materiales e incluso culturales de las personas (...). Y con ello ya queda
dicho que buscamos una liberacién para la que, aparentemente, no existe una ba-

se de masas en la sociedad” (Marcuse, 1967b: 186).

Ya existirfa un inicio de nuevas necesidades emancipadoras,

“especialmente entre los grupos sociales atin no integrados y entre aquellos que,

en virtud de su posicion privilegiada, pueden atravesar el velo ideolégico y mate-

rial de los medios de comunicacién de masas y del adoctrinamiento: la intelectua-

lidad” (ibid.: 196).

Los intelectuales —es decir, también los estudiantes— nunca podrian ser por si so-
los una fuerza revolucionaria, “pero podrian convertirse en catalizadores, hoy quiza
méas que nunca” (ibid.), podrian “desempefiar el papel de precursores (...)” (ibid.:
198). En este sentido, Marcuse también elogié el movimiento estudiantil en una
conferencia que pronuncié en 1968 en la escuela de verano del grupo yugoslavo
Praxis. Titul6 su conferencia con un lema de los estudiantes de la Sorbona de Paris
que protestaban: “Soyons réalistes — demandons 'impossible” (Marcuse, 1968: 227,
énfasis en el original). Este fantastico lema dejaba claro que el movimiento estudian-
til volvia a vincular la idea de una sociedad diferente con la liberacién y la solidari-
dad, y reclamaba los ideales utépicos ridiculizados por el marxismo contemporéneo,
que hoy en dia se han convertido en algo posible (véase ibid.: 227 y ss.). El movi-
miento estudiantil habria recordado “que el socialismo es, ante todo, una nueva for-
ma de existencia humana” (ibid.: 233).

“Creo que esta consigna marca un punto de inflexién en el desarrollo (...) de las

sociedades establecidas en general y que, ante este hecho, hoy en dfa no es posi-

ble revisar los conceptos de Marx sin tener en cuenta el movimiento de protesta

estudiantil” (ibid.: 227).

Aunque el movimiento estudiantil era solo una minorfa radical, articulaba de
manera vanguardista “lo que la gran mayorfa de la poblacién ain no habia articula-
do y reprimia” (ibid.: 228; véase Kraushaar, 1998b: 295). Asi, Marcuse atribuyé al
movimiento estudiantil una funcién vanguardista, ya que expresaba necesidades
emancipadoras que, aunque tacitas, eran compartidas por amplios sectores de la po-

blacién.

-420-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

En su Ensayo sobre la liberacion, un intento de “analizar la oposicién contempora-
nea contra la sociedad organizada por el capitalismo corporativo” (Marcuse, 1969:
307), Marcuse abord6 de forma muy detallada las posibilidades politicas de la oposi-
cién estudiantil. El ensayo se escribié en gran parte ya en 1967, pero no se publicé
hasta 1969 (véase Roth, 1985: 202; Marcuse, 1969: 242). En el prélogo se dice:

“La creciente oposicién al dominio mundial del capitalismo corporativo se en-

frenta al poder inquebrantable de ese dominio (...). Recientemente, esta amena-

zadora homogeneidad se ha relajado; una alternativa irrumpe ahora en el conti-

nuo represivo. (...) La gran rebelién adopta diversas formas” (ibid.: 241).

Marcuse enumera a continuacién los movimientos en los que basa esta alternati-
va al capitalismo occidental y al socialismo real estalinista: los movimientos de des-
colonizacién en el “Tercer Mundo”, las revueltas entre los habitantes de los guetos y
la poblacién negra en los Estados Unidos, pero sobre todo el movimiento estudiantil
internacional. Estas fuerzas, ninguna de las cuales por si sola significaba la revolu-
cién, encarnaban sin embargo una esperanza, ya que ponfan de manifiesto tanto los
limites del poder social dominante para contener las tendencias emancipadoras co-
mo el renovado deseo de liberacién (cf. ibid.: 242). Por lo tanto, debfan ser observa-
das muy de cerca por una Teorfa Critica de la sociedad y examinadas en cuanto a sus
posibilidades (cf. ibid.: 242).

Segin Marcuse, en consonancia con Marx, un movimiento verdaderamente re-
volucionario es inconcebible sin una base revolucionaria de masas, ya que, en dltima
instancia, sigue dependiendo de la mayoria de los trabajadores: “objetivamente, ‘en
si’, los trabajadores siguen siendo la clase revolucionaria potencial; subjetivamente,
‘para si’, no lo son” (ibid.: 255). Segin Marcuse, la esperanza que encarnaban los
movimientos de protesta se basaba en sus nuevas necesidades de liberacién, ya que
“su conciencia y sus objetivos los convierten en representantes del verdadero interés
general de los oprimidos” (ibid.: 284). Marcuse determiné este interés genuino de la
mayoria de la poblacién basiandose en una antropologia prudentemente insinuada:
todos los seres humanos tienen necesidades emancipadoras de liberacion, que po-
drfan servir como “base biolégica del socialismo”"® (ibid.: 248). Marcuse vefa la “ba-
se bioldgica” en el hecho de que las necesidades psiquicas y fisicas bésicas del ser
humano no se satisfacfan en la actualidad y que estas, como en la revuelta de la ju-

ventud, podian dirigirse contra lo falso existente mediante una conciencia critica de

15 El hecho de que Marcuse ponga la palabra “biolégico” entre comillas indica que no se refiere a una
biologia humana inmutable. Ya en Eros y civilizacion, Marcuse habia afirmado, en contra de Freud,
que la “naturaleza del ser humano” era para él un hecho histérico y, por lo tanto, también modificable.

-421-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

la sociedad: “La revuelta instintiva se transforma en una rebelién politica” (ibid.:
250). La energia instintiva de Eros, que empuja hacia vinculos libidinosos cada vez
mayores, podria entenderse como una base biolégica para una revolucién:

“entonces tendrfamos, m4s alld de todos los ‘valores’, un fundamento psicolégico

instintivo para la solidaridad entre los seres humanos, una solidaridad que (...)

aparece como condicién previa para la liberacién” (ibid.: 250).

En consecuencia, Marcuse denomina la praxis de los estudiantes, en concreto, como
revuelta, no como revolucién (cf. ibid.: 241). Pero:

“Han arrancado la idea de la revolucién del continuo de la opresion y la han vin-

culado a su verdadera dimensién: la de la liberacién” (ibid.: 243).

Aunque la situacién social no sea revolucionaria, podria llegar a serlo a largo pla-
zo (véase ibid.: 288) si los movimientos de protesta supieran desempefiar su papel de
“catalizadores” (véase ibid.: 286). Marcuse confia en ellos sobre todo debido a la
radicalidad de su rechazo a la sociedad, que él atribuye a una nueva moral sexual y a
nuevas exigencias estéticas (véase ibid.: 263 y ss.), a un uso subcultural del lenguaje
(véase ibid.: 270 y ss.) y a nuevas formas de mdusica (véase ibid.: 280). El movimien-
to estudiantil no es solo un movimiento de estudiantes, sino que ya estd teniendo un
impacto en otras partes de la sociedad y, ademads, forma parte de la “nueva clase
obrera” (ibid.: 291), que esta adquiriendo cada vez mds importancia en el proceso de
produccién debido a la creciente importancia del trabajo mental e intelectual (cf.
ibid.: 291). Este movimiento es actualmente el “fermento de la esperanza” (ibid.:
291) y ha demostrado su impacto politico en el Mayo de Paris y en la oposicién a la
guerra de Vietnam, especialmente en los Estados Unidos (cf. ibid.: 299). Para que las
esperanzas depositadas en los movimientos de protesta se puedan cumplir, es necesa-
rio intensificar el trabajo politico (véase ibid.: 288) y desarrollar nuevas formas de
desobediencia civil que puedan debilitar las sociedades existentes y agudizar las con-
tradicciones sociales (véase ibid.: 310).

“Solo entonces se darfa el clima politico que proporcionaria una base de masas

para las nuevas formas de organizacién necesarias para liderar la lucha” (ibid.:

311).

Con sus conferencias y escritos, Marcuse se habfa convertido en parte de la
“Nueva Izquierda”.

“La coincidencia de algunas de las ideas propuestas en mi ensayo con las formula-

das por los jévenes rebeldes me impresioné mucho” (ibid.: 242),

-422-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

escribié en el prologo de Ensayo sobre la liberacion. A raiz de ello, Marcuse fue fre-
cuentemente entrevistado por diversos medios de comunicacién como “filésofo de la
Nueva Izquierda”. En estas entrevistas, Marcuse se pronuncié repetidamente sobre
cuestiones relacionadas con el movimiento estudiantil y la “Nueva Izquierda”. La
gran cantidad de entrevistas hace que la situacién sea confusa, pero algunas entrevis-
tas fundamentales estdn disponibles en la coleccion de documentos de Wolfgang
Kraushaar. Marcuse rechazé enérgicamente como “tonterfa” (cf. Kraushaar, 1998b:
655) el papel que a menudo se le atribufa de precursor de la Nueva Izquierda, men-
tor, vocero o portavoz de los movimientos de protesta (cf. ibid.: 494; 643; 655). Por
el contrario, sefialé que probablemente muy pocos estudiantes habian leido y com-
prendido realmente sus libros (véase ibid.: 643). Tampoco habfa presagiado el mo-
vimiento estudiantil (véase ibid.: 489). Del mismo modo, Marcuse negd repetida-
mente haber afirmado que los estudiantes fueran hoy en dia la “nueva clase revolu-
cionaria” en lugar del proletariado (véase ibid.: 295; 381; 476; 645). Sin embargo,
reconocié que la Nueva Izquierda y los estudiantes habfan desarrollado una nueva
conciencia de que una sociedad liberada supondria una diferencia cualitativa con
respecto a las sociedades existentes y que, por lo tanto, el pensamiento radical debia
orientarse mds hacia un salto fuera de la historia que hacia el progreso dentro de ella
(véase ibid.: 295). De ahi proviene también el fuerte elemento anarquista del movi-
miento estudiantil, que Marcuse consideraba progresista (véase ibid.: 644). Sin em-
bargo, lo decisivo es que los estudiantes no desarrollaron sus ideas utépicas de una
sociedad completamente diferente a partir de una situacién de miseria, sino a partir
de la “sociedad de la abundancia” (ibid.: 380). Marcuse se mostré entusiasmado con
estos acontecimientos y con el movimiento de algunos estudiantes:
“Una de las experiencias mds gratificantes de mi vida fue observar que el movi-
miento estudiantil es un movimiento internacional que se ha desarrollado sin
formas organizativas fijas (...). Pude convencerme de que en el movimiento estu-
diantil internacional existe una fuerte tendencia al socialismo, pero con una
nueva concepcién del socialismo (...). Es una concepcién del socialismo que ex-
presa la necesidad incondicional de un cambio cualitativo en todo el contenido
de la vida” (ibid.: 476).
La educacién de la poblacién hacia una conciencia progresista serfa actualmente,
sobre todo, tarea de los estudiantes y los intelectuales (cf. ibid.: 490; 646). La opor-
tunidad de la Nueva Izquierda residirfa, por tanto, en realizar un trabajo preparatorio

para una praxis revolucionaria (cf. ibid.: 656). Marcuse vio en los estudiantes los

-423 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

primeros indicios de un “nuevo tipo de ser humano” (ibid.: 660) que ya no compar-
tia las necesidades represivas de la sociedad de clases antagénica (cf. ibid.: 660).

Las reacciones publicas de Adorno y Marcuse demuestran que la valoracién ex-
presada al principio es acertada: a pesar de algunas similitudes, ambos fil6sofos reac-
cionaron de manera muy diferente al movimiento estudiantil y, a pesar de la evolu-
cién de su argumentacién, ambos se mantuvieron fieles a su valoracién inicial. Sus
valoraciones publicas del movimiento de protesta son diametralmente opuestas en
puntos decisivos. El siguiente paso es examinar la correspondencia entre ambos pen-
sadores, que completa la imagen de los argumentos y lineas de pensamiento con los

que describieron y evaluaron el fenémeno del movimiento estudiantil.

4 “GRAVES DIFERENCIAS POLITICAS”:
LA DISPUTA EN LA CORRESPONDENCIA

“Que considere mas importante ocuparme de esto [de la dialéctica negativa, H.V.]

que de otras cosas mds cercanas a la realidad puede deberse a mi narcisismo, pero

no del todo: estoy convencido de que, en lo que respecta a la unidad de teorfa y

praxis, hoy en dfa el acento recae en la teorfa mds avanzada y reflexiva. Muchos

de los jévenes estudiantes tienden a sintetizar su especie de praxis con una teoria
inexistente, lo que da lugar a un decisionismo que recuerda el horror. Hablar de
todo esto entre nosotros serfa muy necesario” (Adorno-Marcuse; 1.6.1967; cit. en

Tiedemann, 2000: 44 y ss.).

Con esta carta de Adorno a Marcuse se inici6 el debate epistolar sobre el movi-
miento estudiantil que ambos pensadores mantuvieron hasta agosto de 1969.° En
las cartas chocaban sus diferentes opiniones, que, debido al caricter privado del for-
mato, solfan formularse de manera muy abierta, aunque rara vez se planteaban argu-
mentos completamente nuevos. Sin embargo, en Adorno se encuentran manifesta-
ciones muy abiertas de simpatfa hacia el movimiento estudiantil, que nunca expresé
ptblicamente. Estas respaldan la tesis defendida anteriormente de que, a pesar de
todos los conflictos, Adorno nunca se desvinculé por completo del movimiento es-
tudiantil (véase mds arriba el apartado 3).

Ambos pensadores consideraban insuficiente la forma epistolar del debate, y mu-

chas cartas de 1967, 1968 y 1969 contienen el deseo de reunirse durante los meses

16 Las cartas accesibles entre Adorno y Marcuse se encuentran en Wolfgang Kraushaar (Kraushaar,

1998b) y Rolf Tiedemann (Tiedemann, 2000).

- 424 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

de verano para poder discutir con tranquilidad. Sin embargo, esta reunién no se pro-
dujo antes de la muerte de Adorno. Tanto Adorno como Marcuse eran conscientes
desde el principio de la relevancia politica de su debate epistolar, ya que en 1967
Marcuse le habfa escrito a Adorno:

“Teddy, pasarfa por alto estas cosas si no temiera que en ellas se expresaran serias

diferencias politicas” (Marcuse-Adorno; 16.6.1967; citado en Kraushaar, 1998b:

261).

Adorno respondié entonces a Horkheimer:

“Después de una carta como la de Herbert, uno empieza a sentir escalofrios, si es

que no los sentfa ya desde hacia tiempo” (Adorno-Horkheimer; 16.6.1967; citado

en ibid.: 263).

A medida que el “conflicto local de Francfort” (Claussen, 1985: 65) se agravaba
con la ocupacion del Instituto de Investigacién Social, las cartas se volvian cada vez
mas duras. En mayo de 1969, Adorno envié a Horkheimer las lineas ya citadas en la
introduccién, en las que afirmaba que ya no sabia cémo evitar una ruptura abierta
con Marcuse (véase Kraushaar, 1998b: 639). Quien lea las cartas con atencién per-
cibird entre lineas lo doloroso que debi6 de ser para ambos el desacuerdo politico y la
creciente disputa. No se trataba de un simple conocido, sino de una larga y estrecha
amistad intelectual que amenazaba con fracasar debido a diferencias politicas.

En concreto, en la correspondencia sobre el movimiento estudiantil —se trata de
unas veinte cartas entre junio de 1967 y agosto de 1969, sin contar aquellas que solo
tratan cuestiones organizativas— se pueden distinguir tres niveles de contenido. En
estas cartas, Adorno y Marcuse discutian a) sobre la valoraciéon del movimiento es-
tudiantil y el activismo estudiantil; b) sobre la relacién adecuada entre teoria y pra-
xis en ese momento y c) a nivel personal, sobre los conflictos en Francfort. La cre-
ciente disputa sobre este dltimo punto llevé a Marcuse a cancelar una visita a Franc-
fort que llevaba mucho tiempo planeando para junio de 1969.7

En diciembre de 1968, Adorno y Horkheimer informaron a Marcuse de la nueva
ola de huelgas estudiantiles en la Universidad de Francfort:

“En este momento, aqui reina el caos, no pocos edificios de la universidad est4dn

ocupados. Muchos seminarios ya no pueden celebrarse, entre ellos precisamente

los més progresistas. Las reivindicaciones estudiantiles, muy justificadas, y las ac-

ciones cuestionables se mezclan de tal manera que ya no se puede hablar de tra-

17 Marcuse cancel$ definitivamente su visita en una carta del 23 de mayo de 1969 (véase Kraushaar,
1998b: 634). Al parecer, el motivo fue que Marcuse no querfa tomar una posicién clara en el conflicto
entre el Instituto y los estudiantes (véase ibid.: 601 y ss.).

- 425 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

bajo productivo ni siquiera de un pensamiento razonable” (Horkheimer/Adorno-

Marcuse; 17/12/1968; citado en Kraushaar 1998b: 519 y ss.).

Marcuse respondié a Adorno:

“Lo que dices sobre la evolucién del movimiento estudiantil coincide plenamente

con mi experiencia. Las reivindicaciones racionales e irracionales, incluso contra-

rrevolucionarias, estdn indisolublemente unidas. ;Dénde nos situamos?” (Marcu-

se-Adorno; 12.1.1969; cit. ibid.: 541).

Poco después, Adorno sefial6 en una carta que el creciente “activismo irracional”
(Adorno-Marcuse; 24.1.1969; cit. en Tiedemann, 2000: 91) de los estudiantes con-
ducirfa a una burocratizacién de la universidad.!® En febrero de 1969 escribié:

“Aqui volvié a producirse una situacién horrible. Un grupo del SDS liderado por

Krahl ocupé una sala del Instituto (...). Tuvimos que llamar a la policia (...). En

la propaganda se tergiversan completamente los hechos, como si hubiéramos to-

mado medidas represivas nosotros y no los estudiantes, que nos gritaban que nos

calldramos (...)” (Adorno-Marcuse; 14.2.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 574 y

ss.).

Marcuse se limitd en sus dos cartas siguientes a afirmar: “La situacién alli es real-
mente espantosa” (Marcuse-Adorno; 18.3.1969; cit. en ibid.: 578). Adorno le habia
contado anteriormente que Habermas y él habian sido atacados con huevos por los
estudiantes (Adorno-Marcuse; 28.2.1969; cf. ibid.). Y le habia escrito a Marcuse:

“No puedo explicarme con qué tranquilidad (...) registro estas cosas. Si es la edad

0 una intensa represién para poder terminar mi trabajo, no sabria decirlo”

(Adorno-Marcuse; 28/2/1969; citado en ibid.)."

En su siguiente carta, Adorno expresaba su opinién de que el movimiento estu-
diantil, al menos en su ala m4s activista, se encontraba al borde del colapso definiti-
vo, de modo que sus portavoces se veian obligados a recurrir a “manifestaciones ex-
tremas” (Adorno-Marcuse; 25/3/1969; cit. ibid.: 579) para que el movimiento pudie-

ra continuar. Expresé serias preocupaciones sobre el proximo semestre de invierno

18 Para Adorno, las tendencias tecnocraticas se manifestaban especialmente en las formas de organiza-
cién estudiantil, en el “apego burocratico a los reglamentos, la “obligatoriedad”, los innumerables
comités y similares (...)” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 652). El movimiento
mostraba “de forma dréstica los rasgos de esa misma tecnocratizacién a la que supuestamente quieren
oponerse (...)” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.).

¥ Adorno trabajaba desde diciembre de 1966 en su Teoria estética (véase Kraushaar, 1998b: 218;
Adorno, 1969f: 409).

- 426 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

de 1969/1970, “sobre todo porque algunas personas cuentan con bombas y disparos”
(Adorno-Marcuse; 25.3.1969; cit. ibid.).?°

En abril de 1969, Marcuse envié una larga carta a Adorno en la que expresaba su
rechazo politico a la reaccién ante la ocupacién estudiantil del instituto y sefialaba
claras diferencias de contenido. Para él, la situacién habia “cambiado de forma deci-
siva” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. ibid.: 601), desde que habia escuchado los
relatos personales de los estudiantes de Francfort sobre los incidentes (cf. ibid.).

“Brutal: si la alternativa es la policia o los estudiantes de izquierda, estoy con los

estudiantes, con una excepcién decisiva, a saber, si mi vida estd amenazada o si se

amenaza con violencia contra m{ y contra mis amigos y la amenaza es seria. Sin
tal amenaza de violencia, la ocupacién de espacios (fuera de mi vivienda) no es

para mi motivo suficiente para llamar a la policfa” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969;

cit. en ibid.: 601).

A continuacién, Marcuse volvié a afirmar de manera paradigmatica:

“Sigo creyendo que nuestra causa (que no es solo nuestra) estd mas en manos de

los estudiantes rebeldes que de la policfa (...). Me conoces lo suficiente como para

saber que rechazo con el mismo énfasis que td la aplicacién inmediata de la teorfa

a la praxis. Pero creo que hay situaciones, momentos en los que la teoria es im-

pulsada por la praxis, situaciones y momentos en los que la teorfa que se aleja de

la praxis se vuelve infiel a si misma” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.:

601 y ss.).

Tras esta valoracion, Marcuse sefialé “que estos estudiantes estdn influenciados
por nosotros (y sin duda también por ti)” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.:
602). A continuacién, comentd que entendia sus acciones, aunque no las considera-
ba revolucionarias:

“sabemos (y ellos saben) que la situacién no es revolucionaria, ni siquiera prerre-

volucionaria. Pero la misma situacién es tan horrible, tan asfixiante y humillante,

que la rebelion contra ella obliga a una reaccion bioldgica, fisioldgica: ya no se
puede soportar, uno se asfixia y tiene que respirar. Y ese aire fresco no es el de un

‘fascismo de izquierdas’ (jcontradictio in adjecto!), es el aire que nosotros (al me-

20 Al parecer, Adorno también se sentfa personalmente amenazado por parte del movimiento estu-
diantil. El y su esposa Margarete temfan, por ejemplo, que los estudiantes activistas destrozaran su
apartamento. Rudolf zur Lippe cita a Adorno con las siguientes palabras: “Si vienen y ocupan este
apartamento, que lo hagan, por m{ no hay problema. Pero quiero poner dos condiciones. No se deben
destruir los libros y quiero tener voz y voto en lo que se puede escribir en las paredes” (Lippe, 1989:
117). Sin embargo, Rudolf zur Lippe expresa la opinién de que nunca se considerd seriamente un
ataque estudiantil de este tipo contra Adorno.

- 427 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

nos yo) también queremos respirar alguna vez (...). Discuto con los estudiantes,

los insulto cuando considero que son esttpidos (...), pero probablemente no recu-

rrirfa a armas peores y méas horribles que las suyas para defenderme” (Marcuse-

Adorno; 5.4.1969; cit. en ibid.: 602).

Marcuse utilizé aqui, de forma muy resumida, uno de sus argumentos centrales
sobre el movimiento estudiantil: consideraba fundamentalmente progresista la nece-
sidad casi fisica de una vida diferente, que a veces también empujaba a acciones irre-
flexivas. Y como, por lo demds, también apoyaba politicamente al movimiento estu-
diantil, la llamada a la policia le resultaba tan incomprensible como la acusacion de
Habermas de “fascismo de izquierdas”.?! En su respuesta, Adorno admiti6é que la car-
ta de Marcuse le habfa “dolido” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 624). De-
fendié la llamada a la policia, ya que, como director del Instituto de Investigacién
Social, habria sido responsable de todos los dafios causados por la ocupacién. Consi-
deraba que la exigencia de autocritica que le planteaban los estudiantes era “puro
estalinismo” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. ibid.). Daba la razén a Marcuse en que
la praxis politica podfa impulsar la teorfa en determinados momentos.

“Sin embargo, hoy en dia no existe objetivamente una situacién de este tipo, ni

el practicismo mondtono y brutal al que nos enfrentamos aqui tiene nada que ver

con la teorfa” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. ibid.).

Consideraba que el argumento de que hay que “coger aire” era el mas sélido de
Marcuse, pero tampoco este resulta convincente en tltima instancia:

“Dicho sin rodeos: que simplemente no puedas seguir viviendo por lo que estd pa-

sando en Vietnam o Biafra sin participar en las acciones estudiantiles me parece

un autoengafio” (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 624 y ss.).

Estas acciones estudiantiles, que no guardaban relacién con ninguna teorfa de la
sociedad, que no reflejaban las condiciones sociales, le recordaban ademds a Adorno
més bien a un movimiento tecnocratico y con tendencias fascistas:

“Me parece igualmente incuestionable que comportamientos como los que he te-

nido que observar, y cuya descripcion te ahorraré a ti y a mi, tienen realmente al-

go de esa violencia irreflexiva que, desgraciadamente, forma parte del fascismo”

(Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en ibid.: 625).

Con esta formulacién, Adorno no solo defendié la expresion “fascismo de iz-

quierda” de Habermas, criticada por Marcuse, sino que también expuso lo mucho

2 Klaus Briegleb ha escrito sobre la percepcién que Marcuse tenfa de los estudiantes alemanes en 1967
en la Universidad Libre de Berlin: “Para el invitado, estos rebeldes son una cosa segura: antifascistas”

(Briegleb, 1993: 116).

- 428



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

que le inquietaba el activismo de los estudiantes. Quien no quiera reconocer que sus
propias acciones no conducen a nada, quien se ciegue ante esta constatacion, segin
el razonamiento de Adorno, también corre el riesgo de recurrir, en contra de su pro-
pia intencién, a una forma de politica irreflexiva, ciegamente violenta y, por lo tan-
to, con tendencia fascista. También insistié en este punto en su siguiente carta a
Marcuse. Tras subrayar que la ocupacién del instituto suponia una amenaza fisica
“inminente” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.: 651), explicé que los estu-
diantes utilizan hoy en dia la palabra “catedratico” “para menospreciar a las personas
o, como ellos tan bellamente dicen, ‘acabar con ellas’, tal y como en su momento los
nazis utilizaban la palabra judio™ (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. en ibid.: 652;
énfasis en el original). El activismo del movimiento estudiantil no es inofensivo,
sino més bien cuestionable en varios aspectos:

“Por un lado, porque alimenta el potencial fascista que sigue intacto en Alema-

nia, sin preocuparse lo mds minimo por ello; pero también en la medida en que

incuba en si mismo tendencias que —y en esto también podemos discrepar— con-
vergen directamente con el fascismo” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; cit. ibid.).

Como prueba, Adorno cité la interrupcién de una conferencia del embajador is-
raeli Asher Ben-Nathan en Francfort unos dias antes (véase ibid.). Este incidente
habria demostrado hasta qué punto el “antisionismo” del SDS ya se habia convertido
en antisemitismo abierto tras la Guerra de los Seis Dias (véase Kraushaar, 1998a:
435 y ss.). Adorno escribié al respecto:

“Solo tendrfas que mirar una vez a los ojos manfacamente paralizados de aquellos

que, posiblemente invocdndonos a nosotros mismos, vuelven su ira contra noso-

tros” (Adorno-Marcuse; 19.6.1969; citado en Kraushaar, 1998b: 652).

Y concluy6 su reflexién con la siguiente frase: “Me tomo mucho més en serio que
td el peligro de que el movimiento estudiantil derive en fascismo” (Adorno-Marcuse;
19/6/1969; ibid.). Marcuse habia subrayado anteriormente en su dltima carta la ne-
cesidad de una solidaridad politica piblica con el movimiento estudiantil. Lo habia
justificado con referencia a su concepcién de una Teorfa Critica de la sociedad:

“Pero nuestra (antigua) teorfa tiene un contenido politico interno, una dindmica

politica interna que hoy, més que nunca, nos empuja a adoptar una posicién poli-

tica concreta. (...) incluso la teorfa intacta no es inmune a la realidad” (Marcuse-

Adorno; 4.6. 1969; cit. ibid.: 649).

Marcuse rechazé la acusacion de “fascismo de izquierdas™

- 429



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

“La izquierda (auténtica) no puede, ‘por su propia antinomia’, convertirse en de-

recha sin cambiar de manera decisiva su base social y sus objetivos. Nada en el

movimiento estudiantil indica tal cambio” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; citado en

ibid.: 650).

A continuacién, abordd la relacién entre teorfa y praxis:

“Escribes (...) que en su momento también habriamos soportado el asesinato de

los judios sin pasar a la praxis, ‘simplemente porque esta nos estaba bloqueada’.

Si, y precisamente hoy no lo estd. La diferencia en la situacién es la que existe

entre el fascismo y la democracia burguesa” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; cit.

ibid.).

Como posibilidad préctica, Marcuse mencioné a continuacién “la ‘civil disobe-
dience, la accién directa” (Marcuse-Adorno; 4.6.1969; ibid.) y utilizé asi para su
argumentacién el vocabulario politico del movimiento estudiantil. En su tltima
carta a Adorno, volvié a recurrir a su idea de que los grupos rebeldes, en concreto,
de jévenes intelectuales, podrian actuar como “catalizadores” (Marcuse-Adorno;
21.7.1969; cit. ibid.: 653) de un movimiento revolucionario de masas. “Como tal
catalizador, el movimiento estudiantil en los Estados Unidos ya ha tenido un efecto
decisivo” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. en ibid.). En el momento actual, en el
que no existe una situacién revolucionaria, la oposicién radical adoptaria formas
poco ortodoxas e impredecibles (cf. ibid.: 654).

“Creo que, precisamente en esta situacion, nuestra tarea es ayudar al movimien-

to, tanto en el plano teérico como en la defensa contra la represion y la denun-

cia” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. en ibid.).

Hacia el final de la carta, tras volver a exigir una posicién clara contra la guerra
de Vietnam (véase ibid.), Marcuse afiadié:

“Los estudiantes son muy conscientes de las barreras objetivas de su protesta; no

nos necesitan para que se las hagamos ver, pero quizd nos necesiten para ayudar-

les a superarlas” (Marcuse-Adorno; 21.7.1969; cit. ibid.).

La dltima carta de Adorno?? comenzaba con la preocupacién de que “debido a es-

ta historia, surgiera realmente algo serio entre ti, por un lado, y Max y yo, por otro”

22 Segiin Wolfgang Kraushaar, la tltima carta de Adorno a Marcuse data del 6 de agosto de 1969
(véase Kraushaar, 1998b: 671), mientras que segin las Frankfurter Adorno Blitter data del 26 de julio
de 1969 (véase Tiedemann, 2000: 115). Las diferencias en las fechas se deben probablemente al hecho
de que la carta de Adorno fue mecanografiada por su secretaria a partir de un borrador manuscrito vy,
por lo tanto, no fue enviada a Marcuse hasta el dia de la muerte de Adorno (véase Kraushaar, 1998b:

671).

- 430 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

(Adorno-Marcuse; 6.8.1969; cit. ibid.: 671). De manera muy abierta, Adorno formu-
16 entonces algo asi como una observacion final sobre el movimiento estudiantil:
“Soy el dltimo en subestimar los méritos del movimiento estudiantil: ha inte-
rrumpido la transicion fluida hacia un mundo totalmente administrado. Pero se le
ha mezclado una pizca de delirio, que es teleolégicamente inherente a lo totalita-
rio, y no solo —aunque también— como repercusién. Y yo no soy masoquista, ni si-
quiera en la teorfa. Ademads, la situacién alemana es realmente diferente. Que
hace poco, en un examen, me volviera a caer gas lacrimégeno, es algo muy mo-
lesto, por cierto, con mi grave conjuntivitis. (...) Por lo visto, no te haces una

idea del grado de odio que se concentra en Friedeburg, Habermas y en mi”

(Adorno-Marcuse; 6.8.1969; cit. ibid.).

Aunque Adorno habfa sefialado en otras ocasiones los limites de la protesta estu-
diantil, en esta declaracién privada reconocia sin reservas que el movimiento estu-
diantil era politicamente eficaz. Del mismo modo, ya habifa comentado a Marcuse en
una carta anterior que, a pesar de todas las diferencias, segufa sintiéndose vinculado
a sus estudiantes y los apreciaba mds que a sus oponentes politicos:

“(...) basta con asistir, como hice yo ayer, a una reunién de la facultad para volver

a sentir solidaridad con aquellos que no lo son en absoluto con nosotros” (Adorno-

Marcuse; 24.1.1969; cit. en Tiedemann, 2000: 91).

Del mismo modo, Adorno habfa subrayado en una carta privada al escritor
Giinther Grass tras el debate publico en la Feria del Libro de Francfort de 1968 que,
a pesar de los ataques por parte de los estudiantes, no queria

“tampoco unirme a los Riieggs? e tutti quanti contra los estudiantes (...), con los

que nosotros seguimos teniendo mds en comiin cuando nos matan a golpes que

cuando nos abrazan carifiosamente como a uno de los suyos” (Adorno-Grass,

4.11.1968; citado en Kraushaar, 1998b: 473).25

Aqui se ve, tanto en la carta a Grass como en las cartas a Marcuse, que Adorno se
referfa al movimiento estudiantil de forma mucho més positiva en sus declaraciones
privadas que en sus reacciones ptblicas. Adorno también le escribié explicitamente
a Grass que se negaba a distanciarse publicamente del movimiento estudiantil:

“Prefiero distanciarme a través de lo que pienso y escribo que a través de declara-

ciones. (...) Por mucho que sepa que los estudiantes estdn llevando a cabo una

revuelta ficticia y que sus acciones ahogan su propia conciencia de la irrealidad

de sus acciones, también sé que ellos, y los intelectuales en general, han asumido

B Walther Riiegg fue rector de la Universidad de Francfort entre 1965 y 1973.

- 431 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

el papel de los judios en la plataforma de la reaccién alemana” (Adorno-Grass,

4.11.1968; citado en ibid.).**

Con la muerte de Adorno, el debate epistolar con Marcuse se interrumpié abrup-
tamente, sin que se hubiera producido un acercamiento en cuanto al contenido. En
conjunto, las cartas demuestran la seriedad con la que Marcuse y Adorno se toma-
ban el debate sobre el movimiento estudiantil y lo importante que era para ellos
convencer al otro de su propio punto de vista. Es l6gico suponer que no se trataba
simplemente de evaluar adecuadamente un movimiento de protesta politica desde el
punto de vista de la Teoria Critica, sino que, de hecho, se trataba de toda su inter-
pretacién del presente. La disputa sobre la “Nueva Izquierda” puso de manifiesto
hasta qué punto Adorno y Marcuse se habfan distanciado en cuestiones politicas, lo
que parece haber sido doloroso para ambos. Una vez expuestas las valoraciones del
movimiento estudiantil por parte de Adorno y Marcuse, procederd ahora explicarlas

recurriendo a sus respectivos andlisis politicos y tedricos de la actualidad.

5 SOBRE LA RELACION ENTRE TEORIA Y PRAXIS

“Los filésofos tan solo han interpretado el mundo de diversas

maneras; lo importante es transformarlo” (Marx, 1845: 7).

Karl Marx escribié este rechazo a la filosofia que solo piensa y no actia en el
Vorméirz, en tiempos de expectativa de un levantamiento revolucionario del proleta-
riado industrial a escala mundial. Esperaba que la filosoffa, como esfera separada de
la accién practica y social de los seres humanos, pudiera llegar a ser superflua me-
diante su realizacién y abolicién en una revolucién socialista. Desde las “Tesis sobre
Feuerbach” de Marx, la transformacién revolucionaria de lo existente como “praxis
enfética” es el objetivo politico de una critica materialista de las condiciones socia-
les. Esta debe superar la separacién entre filosofia y accién politica, entre teoria y

praxis.”> A continuacién se analizard y discutird la posicién de Adorno y Marcuse

# En una carta a Adorno, Giinther Grass se mostré consternado por los ataques politicos piblicos de
Hansjiirgen Krahl contra su profesor y por la actitud defensiva de Adorno hacia Krahl, y le pregunté:
“;Por qué teme a sus alumnos?”’ (Grass-Adorno; 17/10/1968; citado en Kraushaar, 1998b: 471).
% “Por lo demds, creo que Marx realmente imaginaba —y debemos tener en cuenta sobre todo la época
en la que se escribieron los escritos que aqui nos ocupan, es decir, alrededor del afio 1848— que los
filésofos no tenfan nada mejor que hacer las maletas y convertirse en revolucionarios, es decir, escalar
a las barricadas, que, como es sabido, hoy en dia ya no se ven por ninguna parte y que probablemente

odrian ser eliminadas con solo llamar a la policia o a la guardia civil si se levantaran hoy de alguna
p p g y g
manera en un pafs avanzado. Pero él seguramente considerd algo asi” (Adorno, 2007: 80).

p g g

-432.-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

sobre la relacién entre teorfa y praxis en los afios sesenta, comenzando por Adorno.
Al igual que en la seccién anterior, aqui también se pondrdan de manifiesto diferen-
cias filoséficas fundamentales, que solo se debatirdn en la medida en que sean signi-
ficativas para el anilisis tedrico-politico contempordneo de ambos filésofos en el
periodo en cuestién.

Segin Adorno, tras la experiencia del fascismo, el estalinismo y el Holocausto,
las premisas que llevaron a Marx a instar a la praxis revolucionaria ya no son vali-
das.?® El momento revolucionario ya no se da, por lo que la critica de la teorfa en
nombre de la praxis pierde su justificacién. Por el contrario, la teorfa debe volver a
reflexionar criticamente sobre la praxis y no debe dejarse censurar por ella:

“Lo que en Hegel y Marx sigui6 siendo tedricamente insuficiente se trasladé a la

praxis histérica; por eso hay que volver a reflexionar teéricamente, en lugar de

que el pensamiento se doblegue irracionalmente ante el primado de la praxis

(...)” (Adorno, 1966a: 147).

Dado que la organizacion racional del mundo fracasé de manera patente, Adorno
se ve abocado de nuevo a la teorfa y la filosoffa. Se propone “deducir, por asi decitlo,
la actualidad de la filosoffa del hecho de que su abolicién haya fracasado” (Adorno,
2007: 69). Sin embargo, el pensamiento de Adorno sobre la relacion entre teoria y
praxis no es solo una critica a Marx porque este ya no sea actual, aunque en su época
sf hubiera tenido toda la razén. Més bien, solo ahora se pone de manifiesto lo cues-
tionable que siempre ha sido la exigencia de una unidad entre teorfa y praxis.?’ Y asf,
la Dialéctica negativa, siguiendo las tesis de Marx, comienza con un rechazo pesaro-
so, pero decidido, de la praxis enfatica:

“La filosoffa, que en su momento parecié obsoleta, se mantiene viva porque se

desaproveché el momento de su realizacién. El juicio sumario de que solo ha in-

terpretado el mundo, paralizada por la resignacién ante la realidad, se convierte

%6 Las objeciones fundamentales que Adorno planteé contra las ideas de Marx sobre la praxis revolu-
cionaria no pueden reducirse a su experiencia histérica, del mismo modo que la Dialéctica negativano
es solo “pensar después de Auschwitz”. Las primeras ideas ya se encuentran en la conferencia inaugural
de Adorno, donde afirma que la teorfa correcta “impone (...) la praxis” (Adorno, 1931: 339). Adorno
tiene razén, pues, cuando afirma en la entrevista con Der Spiegel: “No es que me haya alejado recien-
temente de la praxis, mi pensamiento siempre ha tenido una relacién muy indirecta con la praxis”
(Adorno, 1969f: 403).

T En su critica a Marx, Adorno se refiere varias veces a Jiirgen von Kempski (véase Adorno, 1969b:
771; Adorno, 2007: 72), probablemente a su texto “Das kommunistische Palimpsest” [El palimpsesto
comunista]. En él, von Kempski somete a critica el Manifiesto del Partido Comunistay constata que,
en el siglo XX, solo unas pocas ideas de Marx eran aptas para continuar. Al igual que Adorno, von
Kempski también piensa que los revolucionarios desaprovecharon el momento revolucionario tnico

en Europa alrededor de 1914 (véase Kempski, 1948: 108 y ss.).

-433.



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

en derrotismo de la razén, después de que la transformacién del mundo ha fraca-
sado. Este mundo no concede ningin lugar desde el que pueda demostrarse de
modo concreto el anacronismo de la teorfa en cuanto tal, algo de lo que sigue
siendo sospechosa. Quizds hace mucho tiempo que la interpretaciéon que prometia
la transicién practica resultaba insuficiente. No es posible prolongar teéricamen-
te el momento del que dependia la critica de la teorfa. La praxis, aplazada por
tiempo indefinido, ya no es la instancia de oposicién a la especulacién autocom-
placiente, sino, en la mayoria de los casos, el pretexto para ahogar bajo el poder
ejecutivo el pensamiento critico, del que necesitaria la praxis transformadora, til-
dandolo de vano. Después de que la filosofia quebrantara la promesa de ser una
con la realidad o de estar a punto de realizarla, se ve obligada a criticarse a si

misma sin piedad” (Adorno, 1966a: 15).

La posiciéon de Adorno sobre la relacion entre teorfa y praxis se remonta, por tan-
to, a la época anterior al movimiento estudiantil.?® Los conflictos politicos con sus
estudiantes movilizados simplemente le obligaron a pronunciarse sobre la relacién
entre teorfa y praxis “mds alld de lo dicho en la Dialéctica negativa” (Adorno,
1969c¢: 401), puesto que ahora un movimiento politico reclamaba para si haber en-
contrado la praxis de la Teorfa Critica o, al menos, estar buscdndola seriamente.?’ La
critica de Adorno a la “pseudoactividad” de los estudiantes solo se entiende si se
consideran las acciones de estos como un desafio directo a su propia posicién sobre
la relacién entre teorfa y praxis.’® Y no solo eso: como se verd, ya en 1965 habia in-
tentado advertir a sus estudiantes en sus clases contra esa praxis irreflexiva que, en
su opinién, estos hicieron realidad a partir de 1967.

La praxis enfdtica como transformacién revolucionaria hacia una sociedad libre
sigue siendo, también en la Dialéctica negativa, el objetivo politico de la Teoria
Critica de Adorno, aunque esta pretensién se ha visto truncada tras Auschwitz, y el
objetivo se ha alejado hasta convertirse en algo inalcanzable (véase Tiircke/Bolte,
1994: 71). La teorfa de Adorno no es una especulaciéon convertida en un fin en si
misma, sino que sigue pensando en términos de una praxis transformadora, solo que

esta “debe posponerse ad calendas graecas’ (Adorno, 2007: 72). Dado que nunca

% Adorno dijo en Der Spiegel, al ser preguntado por los conflictos con sus estudiantes: “Yo ya habia
abordado estas cuestiones, sobre todo en la Dialéctica negativa, mucho antes de que surgiera este
conflicto” (Adorno, 1969f: 408).

¥ Se puede afirmar con cierta razén que las “Notas marginales sobre teorfa y praxis” constituyen una
aplicacién de las ideas sobre teorfa y praxis de la Dialéctica negativa al movimiento estudiantil y que,
por lo tanto, en contra de lo que afirma el propio Adorno, su contenido no va mucho mas alla.

0 “Adorno no crefa en absoluto en la aplicacién inmediata de su teorfa a la praxis” (Behrens, 2003:

185).

- 434 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

habri calendas griegas, segtin el juego de palabras, una praxis que nunca se produce
ya no puede influir en la teorfa. Asf como la intervencién transformadora en la tota-
lidad social estd bloqueada, también lo estd el camino hacia la praxis. Adorno no
deja lugar a dudas de que la situacién actual de la sociedad no es en modo alguno
revolucionaria, que no es el momento para una praxis enfatica. El pensamiento se ve
arrojado de nuevo a la filosoffa y esta, a una autocritica implacable (véase Adorno,
1966a: 15; Adorno, 2007: 69). Precisamente la teorfa materialista, que se basa en
Marx vy exige la creacién de una sociedad diferente, debe examinar criticamente las
posibilidades de cambiar el mundo y luego afrontar sus propios resultados sin piedad
ni autoengafio.’! Quien exija la unidad inmediata de teorfa y praxis, se sirve ademads
del pensamiento dominador de la identidad vy, precisamente con ello, vuelve a la
dialéctica de la Ilustracién, de la que la praxis, segtin su concepto, quiere salir (véase
Adorno, 1966a: 242).

Y asi, para Adorno, en tiempos de praxis imposible, la teoria adquiere la mayor
importancia (véase Adorno, 1969a: 763; Adorno, 1969d: 408; Adorno, 2007: 84;
88). Es la “época de la teorfa” (Adorno, 1998: 198). Adorno entiende el momento
histérico como un “respiro” (Adorno, 2007: 88) y teme que esta pausa pueda termi-
nar pronto. Sea como sea, Adorno dijo en una conferencia dirigida a sus alumnos en
1965 que la situacién actual en la RFA era, al menos en cierta medida, pacifica y
estable desde el punto de vista material, por lo que volver a reflexionar era posible
(véase ibid.). Adorno opinaba “que no se debe desaprovechar esta situacién” (ibid.).
Incluso calificé de “obligacién moral” (ibid.) no dejarse disuadir de pensar por la
exigencia de aplicabilidad, una exigencia tipica en el “mundo administrado”.

Una teoria auténoma, que no se deje censurar por las exigencias de una praxis de
cualquier tipo, es un objetivo decidido para Adorno, puesto “que la teorfa recupere
su independencia es el interés de la propia praxis” (Adorno, 1966a: 147).*> Adorno
entiende la teorizacién en si misma como una praxis, la reflexién y la comprension
conceptual como una verdadera forma practica de relacionarse con el mundo (cf.
Adorno, 1969a: 761; Adorno, 1969d: 408). Rechaza la idea de que la teoria sea una
especulacién vana (Adorno, 1969a: 761). Adorno aclara que incluso el concepto

materialista de praxis siempre ha sido un “concepto eminentemente teérico”

31 “Si las puertas estdn cerradas, la reflexién no debe detenerse. Debe analizar las razones y extraer las
consecuencias” (Adorno, 1969d: 796).

32 “Y yo dirfa que la posibilidad de una praxis correcta presupone, en primer lugar, la conciencia plena
y sin merma de la distorsion de la praxis” (Adorno, 2007: 84, énfasis en el original). “La teorfa que mds
esperanzas tiene de realizarse es aquella que no estd concebida como una instruccién para su realiza-

cién (...)” (Adorno, 1969b: 780).

- 435



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

(Adorno, 1966a: 147) y que, solo por eso, no debe afirmarse como la instancia mas
importante o decisiva. Un concepto no dialéctico de praxis es parte integrante del
orden existente que hay que abolir: la praxis como ajetreo, como autoconservacion,
como colaboracién, como seguir haciendo, como trabajo (cf. Adorno, 1969a: 762 y
ss.).*? En sus “Notas sobre el pensamiento filoséfico”, Adorno comenta al respecto:

“Sin un momento contemplativo, la praxis degenera en una actividad irreflexiva;

sin embargo, la meditacién como esfera especial protegida, aislada de la praxis

posible, dificilmente conduce a algo mejor” (Adorno, 1964: 603).

Y lo que Adorno considera un tipo de praxis sin suficiente autorreflexién, un fun-
cionamiento que “sobrevalora desesperadamente” la praxis (Adorno, 1969a: 760), es
precisamente la “pseudoactividad” del movimiento estudiantil. Los estudiantes no se
daban cuenta de lo bloqueada que estaba la praxis, aunque, en el fondo, como inte-
lectuales, sabfan perfectamente lo poco que su activismo tenfa que ver realmente
con la praxis enfatica (véase Adorno, 1969a: 766 vy ss.; Adorno, 1969b: 796). Al
igual que en el comunismo soviético, en el movimiento estudiantil no quedaba nada
del primado de la praxis, ya cuestionable en Marx, salvo una rigida prohibicién de
pensar (véase Adorno, 1969a: 779; Adorno, 1969b: 795). Meramente en razén de la
situacién real de poder en la sociedad, el activismo serfa irracional:

“Las barricadas son ridiculas contra quienes administran la bomba; por eso se jue-

ga a las barricadas, y los que mandan dejan hacer a los jugadores por un rato”

(Adorno, 1969a: 771 y ss.).

Como ya se ha sefialado, para Adorno la praxis estudiantil no solo no tiene nada
que ver con la praxis enfatica’®, sino que en la situacién actual es incluso regresiva,
ya que es contraria a la teorfa (véase Adorno, 1969a: 766 y ss.) y, en tltima instan-
cia, pone de modo incontestable al que piensa la etiqueta de “traidor al socialismo”

(ibid.: 764 y ss.).” La pregunta que plantea Alex Demirovi¢, de “si Adorno conside-

3 “El hechizo consiste hoy, en gran medida, en que incita a las personas a actuar sin cesar de una
manera que creen que las liberard del hechizo y en que bloquea la reflexion sobre si mismas y sobre la
situacién que tal vez podria liberarlas rea/mente” (Adorno, 1998: 198, énfasis en el original). Por lo
demds, Adorno exigfa una autorreflexién permanente no solo de toda praxis, sino también del pensa-
miento filoséfico: “El pensamiento filoséfico adecuado es critico no solo con lo existente y su reflejo
material en la conciencia, sino también consigo mismo” (Adorno, 1964: 606).

3 “La praxis falsa no es praxis” (Adorno, 1969b: 766).

% Adorno se refiere en “Notas marginales sobre teorfa y praxis” a un hecho real ocurrido en marzo de
1969 en Francfort. “Cuando destrozaron la habitacién de un estudiante porque preferia estar trabajan-
do a participar en acciones, le escribieron en la pared: quien se ocupa de la teorfa sin actuar de forma
prictica es un traidor al socialismo” (Adorno, 1969b: 763). De hecho, la habitacién del estudiante
Bernd Leineweber fue destrozada por miembros de la faccién activista “Lederjackenfraktion” (Fraccién
de las Chaquetas de Cuero) y se pinté una consigna en la pared que habria confirmado los peores
temores de Adorno: “jA los campos de concentracién con la chusma de los intelectuales!” (segin

- 436 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

raba la praxis del movimiento estudiantil precisamente como una praxis emancipa-
toria de tan largo alcance” (Demirovi¢, 1999: 668), debe responderse claramente
con un no. Adorno entiende el activismo como un fenémeno facilmente derivable,
como un “reflejo del mundo administrado” (Adorno, 1969a: 772), completamente
adaptado a su ajetreo y, por lo tanto, desesperadamente ineficaz.

En definitiva, Adorno, precisamente en las “Notas marginales sobre teoria y pra-
xis”, rechaza sistemdticamente el activismo estudiantil: La agresiva hostilidad hacia
la teorfa (cf. ibid.: 763 y ss.), la primacia de la estrategia y la tdctica politicas sobre el
contenido (cf. ibid.: 770 y ss.), la irracionalidad de la aparente espontaneidad en el
mundo administrado (cf. ibid.: 771-773), la integracién regresiva del individuo en
un colectivo autoritario que se autodenomina antiautoritario (cf. ibid.: 767) y, sobre
todo, la tendencia latente del activismo a la violencia, que pertenece al falso statu
quo (cf. ibid.: 770), hicieron que este juicio fuera inevitable para él. La postura de
Adorno frente a los estudiantes podria resumirse diciendo que, en la situacién histé-
rica de los afios sesenta, lo primero era una critica de la filosoffa y un anilisis de la
sociedad, y que solo cuando la situacién social hubiera cambiado se podria volver a
pensar en una praxis enfdtica. Mientras tanto, habria que criticar duramente cual-
quier activismo ciego, ya que, sin una posibilidad real de actuar, este serfa necesa-
riamente parte del problema, no parte de la solucién. Mientras el analisis de las cir-
cunstancias no ofreciera una posibilidad objetiva de praxis enfatica, la Teorfa Critica
tendria que limitarse a la critica. Las acciones desesperadas solo podrian perjudicar.’
En un obituario dedicado a Adorno, Jiirgen Habermas se opuso a Hans-Jiirgen Krahl
y a la mayor parte del movimiento estudiantil, afirmando que Adorno “nunca se
habfa atrevido a fabular sobre un ‘nuevo sujeto” (citado en Kraushaar, 1998b: 683).
Los argumentos mencionados por Adorno, como se ha sefialado al principio, ya los
habfa desarrollado en sus Lecciones sobre dialéctica negativa de 1965, antes incluso
de que se pudiera hablar de un movimiento estudiantil en la RFA. Hasta el proble-
ma de la hostilidad activista hacia la teorfa (cf. Adorno, 2007: 77 y ss.) y el concepto
de “pseudoactividad” (ibid.: 83) ya aparecen aqui. Parece como si Adorno hubiera

previsto los movimientos de protesta politica y quisiera proteger a sus alumnos de

Kraushaar, 1998a: 409). Adorno solo conocia el contenido de esta consigna en su sentido aproximado
(véase ibid.: 29).
36 “No hay duda ni discusién de que el anlisis racional de la situacién es el requisito previo, al menos,

de la praxis politica (...)” (Adorno, 1969b: 765).

437 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

una regresion activista, tal y como ocurrié a partir de 1967, segtn los criterios de
Adorno.”

A pesar de todas las reflexiones sobre la cuestionabilidad de la praxis estudiantil,
no hay que olvidar que tanto la Teorfa Critica de Adorno como él personalmente no
carecieron de “praxis” y de efecto. Adorno sefialé en una entrevista con la revista
Der Spiegel que no se negaba en absoluto a actuar, siempre y cuando la accién y su
significado “me resultaran transparentes” (Adorno, 1969d: 406). Como ya se ha
mencionado, Adorno participé con un discurso en las protestas contra la ley de esta-
do de emergencia (Adorno, 1968b) y realiz6 propuestas muy directas, por ejemplo,
para combatir el antisemitismo o sobre la educacién (véase Adorno, 1962a; Adorno
1966b). El propio Adorno anticipé que esta posicién podria ser criticada como re-
formista:

“No crean que (...) ahora menosprecio las mejoras particulares, como las que pro-

ponen los sociélogos positivistas a condicién de que tengan una orientacién

pragmatica. Serfa una abstraccién mala e idealista quitar importancia o acentuar
negativamente la posibilidad de mejoras en el marco de las condiciones existen-

tes en aras de la estructura de la totalidad” (Adorno, 2003: 52).

Aungque juzgara repetidamente de forma radical el reformismo histérico, en con-
creto, del SPD (véase Adorno, 1942: 381; Adorno, 1969a: 770), aqui parece existir,
segiin Adorno, una posibilidad de praxis reformista en el sentido mds amplio, que,
sin embargo, no tiene nada que ver con una praxis enfética, ni siquiera como prepa-
racion. La actividad docente de Adorno y su influencia como intelectual fueron
interpretadas sobre todo por Alex Demirovi¢ como la praxis de su Teorfa Critica
(véase Demirovi¢, 1999: 508-516).% El propio Adorno sefialé en “Notas marginales
sobre teoria y praxis” que sus obras habfan tenido efectos practicos precisamente

porque se habfan mantenido en el dmbito de la teorfa pura.’* Ademds, Adorno en-

37 Cuando Adorno repitié en mayo de 1962 su conferencia “;Qué significa elaborar el pasado?” ante el
SDS de Berlin, comenté: “De ello pueden derivarse algunos impulsos para la praxis, aunque el camino
desde la comprensién hasta la accién no sea concebible de manera tan directa como le parece hoy a
muchos bienintencionados” (Adorno, 1962b: 817).

% Adorno le escribié una vez a Horkheimer: “Sin embargo, dado que ya casi no podemos esperar ser
nosotros mismos los sujetos de esa praxis que podria revertir el desastre, lo importante es que nos man-
tengamos en una continuidad que nos dé la esperanza de que no se pierda todo lo que se ha acumulado
en nosotros” (Adorno-Horkheimer, 12.3.1953; citado en HGS 18: 247 y ss.).

¥ “Cuando he intervenido de modo directo, con un efecto practico visible, ha sucedido s6lo mediante
la teorfa: en la polémica contra el ‘movimiento juvenil’ musical y en la critica de la jerga neoalemana
de la autenticidad, que le agud la fiesta a una ideologfa muy virulenta. Si esas ideologfas son conscien-
cia falsa, su disolucién (que se difundié en el medio del pensamiento) inaugura un movimiento hacia
la mayorfa de edad; este movimiento sf es practico.” (Adorno 1969b: 781).

- 438.-



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

tendia su critica al movimiento estudiantil como una critica préactica y solidaria. Los
estudiantes se estaban enredando cada vez mds en la hostilidad hacia la teorfa, “es
hora de decirlo” (Adorno, 1969a: 767). La misma idea se refleja en el borrador de
Adorno para el prologo de la nueva edicion de la Dialéctica de la Ilustracion, ya
citado anteriormente, donde se dice lo siguiente sobre la posible importancia politi-
co-préctica del libro para los movimientos de protesta actuales:

“Si el libro ayudara a los impulsos de resistencia a alcanzar una conciencia que los

ilumine y les impida someterse a una praxis ciega por desesperacion y caer en el

narcisismo colectivo, esto podria proporcionarle una funcién real” (citado en

Tiedemann, 2003: 8).

En contraposicién a la praxis politica del movimiento estudiantil y de muchos de
sus protagonistas, Adorno considera que, por el momento, la teorizacién es el tnico
sustituto posible de una praxis que sigue brillando por su ausencia (véase Adorno,
1969d: 409; Adorno 1969a: 763).

“La filosoffa no puede recomendar por si misma medidas o cambios inmediatos.

Transforma precisamente al seguir siendo teorfa” (Adorno, 1969d: 408).

Adorno ya habia expresado esta idea en 1956 en una discusién privada con Hork-
heimer: “Tengo la sensacion de que lo que hacemos ya tiene algin tipo de efecto”
(Horkheimer/Adorno, 1956: 48). Tampoco en los afios sesenta sabia decir Adorno
qué habfa que hacer en la praxis politica. Esto es comprensible, ya que, segin
Adorno, la posibilidad de una praxis enfdtica dependia sobre todo de cambios en la
totalidad social que los individuos impotentes nunca podrian lograr (véase mds arri-
ba apartado 4). En una carta a Horkheimer de enero de 1962, escribié:

“Por muy concretista que se haya vuelto la humanidad, sigue esperando la palabra

liberadora. (...) Es solo otra cara de la misma moneda que, con el curso actual del

mundo mafiana, incluso hoy, puedan darse situaciones que, aunque muy proba-
blemente tengan un cardcter catastréfico, al mismo tiempo restablezcan esa posi-

bilidad de praxis que hoy estd cercenada. Mientras el mundo sea antagénico y

perpetie las contradicciones, también se perpetuard la posibilidad de cambiarlo”

(segin HGS 18: 521).

Ademi4s de las mejoras parciales de las condiciones de vida reales, Adorno podia
considerar como la dnica praxis con sentido de una Teorfa Critica el impulsar la
critica de lo existente y de la filosofia, pronunciar la verdad sobre la sociedad como
“palabra liberadora”, apoyar los movimientos politicos reales, pero también criticar-

los, no someter el propio pensamiento a una pseudopraxis y, a pesar de la prepoten-

-439.



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

cia de la sociedad, no resignarse ante ella, sino aferrarse a la posibilidad tedrica de la
praxis (cf. Adorno, 1969b).® En qué medida Marcuse compartia las posiciones de
Adorno expuestas anteriormente y en qué se apartaba de ellas se analizard y debatira
a continuacién. La primera diferencia que se hizo evidente fue que Marcuse no con-
sideraba el movimiento estudiantil como un desafio a su concepcién de una praxis
adecuada al momento histdrico, sino que, por el contrario, consideraba las protestas
a partir de 1967 como una inspiracion politica y teérica. En mayo de 1969, Adorno
escribié a Marcuse:

“Sé que no estamos muy lejos el uno del otro en lo que respecta a la relacién en-

tre teorfa y praxis, aunque deberfamos discutir a fondo esta relacién alguna vez

(...). (Adorno-Marcuse; 5.5.1969; cit. en Kraushaar, 1998b: 624).

El propio Marcuse habia escrito anteriormente a Adorno que rechazaba con la
misma vehemencia que €l la aplicacién directa de la teorfa a la praxis (véase ibid.:
601 vy ss.). Esta afirmacién se evidenciard a continuacién en la obra de Marcuse £/
hombre unidimensional. No obstante, se puede demostrar que Marcuse concedia a la
accidn practica, sobre todo a la accién politica, una mayor autonomia, importancia y
relevancia en los afios sesenta que Adorno:

“(...) creo que hay situaciones, momentos en los que la teorfa es impulsada por la

praxis, situaciones y momentos en los que la teoria que se aleja de la praxis se

vuelve infiel a sf misma” (Marcuse-Adorno; 5.5.1969; cit. ibid.: 602).

En este punto, como en muchos otros en los que Marcuse habla de la praxis del
movimiento estudiantil, es importante considerar el concepto de praxis de forma
diferenciada. En la carta citada a Adorno, Marcuse habla de la praxis como accién
politica, no como praxis enfatica. Sin embargo, al igual que Adorno, el objetivo de
su Teorfa Critica es una praxis enftica en el sentido de Marx.*' Esta distincién es
importante, ya que se verd que Marcuse era tan pesimista como Adorno en cuanto a
las posibilidades de una praxis enfética y que, por lo tanto, también concedia gran
importancia a la teorfa, pero, por otro lado, insistia en la fuerza rebelde y espontdnea
de la sublevacién, la negacién y la revuelta. En la situacién histérica actual, que

segin Marcuse se caracterizaba por el “final de la utopia”, es decir, por posibilidades

% Marcuse interpreté el objetivo politico de Adorno de manera diferente a como se ha expuesto aqui.
Segiin Marcuse, el objetivo de Adorno era “(...) seguir pensando y hacer pensar a otros para preparar la
praxis venidera’ (cit. en Kraushaar, 1998b: 679, énfasis afiadido por H.V.). La respuesta de Adorno a
la situacién histérica habrfa sido “una retirada, una retirada temporal al —digdmoslo asi— pensamiento
puro” (ibid.: 680).

# “Entiendo por ‘teoria’ la teorfa de Marx y por ‘praxis’ la praxis que transforma el mundo (en el senti-
do de la undécima tesis sobre Feuerbach)” (Marcuse 1975: 143, énfasis en el original).

- 440 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

completamente nuevas de liberacién humana, la accién politica, por pequefia que
parezca, cobra gran importancia como preparacién para una praxis enfitica, como
campo de pruebas para nuevas relaciones humanas, como proceso de autotransfor-
macién de los individuos. Marcuse mismo sefial6 su diferencia con Adorno en este
punto en una entrevista con Michaela Seiffe poco después de la muerte de Adorno.
Adorno habria sacado la conclusién materialista consecuente de la integracion del
proletariado en la sociedad y del endurecimiento de las condiciones sociales, segtin
la cual una base de masas y, con ello, el fundamento para la aplicacién de la teoria
en una praxis enfdtica, no era concebible en ese momento: “en este punto era un
marxista ortodoxo” (cit. en Kraushaar, 1998b: 680). Sin embargo, el propio Marcuse
dio una respuesta negativa la pregunta de Seiffe de si la realidad no permitia ya nin-
guna praxis (cf. ibid.).

Ya en sus primeros ensayos para la revista Zeitschrift fiir Sozialforschung, Marcuse
habfa destacado que la Teoria Critica aspiraba a cambiar las condiciones materiales,
es decir, en dltima instancia, a la praxis revolucionaria (cf. Marcuse 1937: 227 y ss.).
La teoria debfa proporcionar el andlisis para esta praxis, pero esta debia ser “la obra
libre de individuos liberados” (ibid.: 228). Asi pues, aunque la teorizacién era fun-
damental para Marcuse, ya en los afios treinta concedia a la praxis una importancia
propia que no quedaba disuelta en la teorfa: para dar el salto revolucionario entre la
sociedad existente y una sociedad mejor se necesitaba sobre todo imaginacién y va-
lor para la utopfa, no solo pensamiento critico (véase ibid.: 244 y ss.). Esta idea tam-
bién se encuentra en las obras de Marcuse de finales de los afios veinte, donde, en su
debate con Heidegger, afirma, entre otras cosas, que la esencia del ser humano solo
puede realizarse “cuando se apodera de su existencia y la configura plenamente”
(Marcuse, 1929: 378). Esto solo es posible mediante la accion, ya que la praxis es “la
esfera decisiva de la existencia humana” (ibid.: 369). En los primeros escritos de
Marcuse se atribuye a la teorfa un papel cuya importancia se basa principalmente en
la preparacién de la praxis revolucionaria. En su obra Razon y revolucion, que puede
entenderse como una especie de rehabilitaciéon de Hegel (véase Cavalcanti, 2004),
Marcuse, muy cercano a Marx, afirmé que la separacion entre teorfa y praxis, que se
remontaba histéricamente a la divisién del trabajo en la sociedad moderna (véase
Marcuse, 1941: 280), debia superarse en tltima instancia no en el pensamiento, sino
a través de la praxis que sigue a la teorfa.

“La teoria acompafia a la praxis en todo momento, analizando la situacién cam-

biante y formulando sus conceptos en consecuencia. Las condiciones concretas

441 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

para la realizacién de la verdad pueden variar, pero la verdad sigue siendo la mis-

ma y la teorfa sigue siendo, en dltima instancia, su guardiana. La teorfa se aferrard

a la verdad, incluso si la praxis revolucionaria se desvia de su camino correcto. La

praxis sigue a la verdad, y no al revés” (ibid.: 282).

Para Marcuse, la Teorfa Critica tenfa la tarea de analizar la sociedad y proponer
posibilidades para su cambio, y en tltima instancia también de guiar la praxis enfati-
ca, de modo que la teorizacién siempre precediera a la praxis en tiempo y contenido.
El pensamiento critico se ve obligado a limitarse al trabajo tedrico cuando el anilisis
no muestra posibilidades practicas de accién y, por lo tanto, fracasa la mediacién
con la praxis. Cuanto menos reconocible sea esta, “mds abstracta es la teorfa” (Mar-
cuse, 1975: 143). Asi pues, Marcuse tampoco consideraba praxis aquella que no se
basaba en un andlisis tedrico de la realidad y de las posibilidades de intervencién. En
consecuencia, condené repetidamente el activismo alejado de la teoria frente a los
activistas estudiantiles.*” Marcuse nunca puso en duda que la transformacién de la
sociedad requerirfa un movimiento de masas ilustrado y que tal movimiento era al-
tamente improbable. Pero el objetivo de la Teoria Critica de Marcuse siempre fue,
en la mayoria de los casos formulado de manera muy abierta, la transicién de la teo-
ria a la praxis revolucionaria, en dltima instancia, “la unidad de la teorfa y la praxis”
(Marcuse, 1929: 397). A principios de los afios sesenta, Marcuse afirmé en un breve
ensayo que, aparte de “pequefios grupos pacifistas piadosamente indefensos” (Marcu-
se, 1963: 45), aparentemente nadie queria oponerse al statu quo, a pesar de que exis-
tia una oportunidad real de lograr una sociedad liberada (véase ibid.: 47). No se
puede hablar de una abolicién de la filosoffa en el sentido de Marx, sino que, mds
bien, el poder de lo existente suprime la filosoffa como instancia critica, que se de-
grada cada vez mds hasta convertirse en una mera disciplina escolar (cf. ibid.).* La
Teorfa Critica y la praxis enfatica estdn extremadamente separadas, ya que la teoria
no puede nombrar ningin sujeto de cambio y no se puede reconocer empiricamente
ninguna praxis emancipadora (cf. ibid.: 48 y ss.): “La conexién entre teoria y praxis,
que nunca fue inmediata, hoy estd oculta hasta el punto de ser irreconocible (...)”

(ibid.: 49). No dejarse desviar del pensamiento critico a pesar de la desesperanza

# “Lo que yo llamarfa la plaga de la nueva izquierda es el antiintelectualismo generalizado. (...) La
famosa tesis de Marx se interpreta hoy en dia como si ya no fuera necesario comprender e interpretar
el mundo, como si pudiéramos simplemente ponernos en marcha y cambiarlo. Se trata de una inter-
pretacién absurda, ya que nunca como hoy ha sido tan necesaria la teorfa, el esfuerzo de pensar, de
reconocer lo que estd sucediendo y lo que se puede hacer al respecto. Hoy mas que nunca, no puede
haber praxis revolucionaria sin la teorfa que la gufe” (Marcuse, 2004: 127 y ss.).

# El argumento de 1963 recuerda mucho a E/ hombre unidimensional (véase Marcuse, 1964: 139-

158).

- 442



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

actual, mostrar la voluntad de liberacién en personas reales y expresar las grietas en
lo existente, “esas son las tareas (jya no solo tedricas!) para preparar un futuro ain
posible” (ibid.: 49). En este punto, conviene recordar una vez mas el “momento exis-
tencialista” (Habermas, 1968: 12) en el pensamiento de Marcuse. Marcuse concede
gran importancia a la accién individual, sobre todo porque, como expresé a finales
de los afios veinte, en algunas situaciones histéricas, cuando una praxis enfética pa-
rece muy lejana, “la revolucién del individuo puede significar la revolucién de la
sociedad” (Marcuse, 1929: 405).

Sin embargo, en E/ hombre unidimensional sigue predominando la actitud pesi-
mista hacia una posible praxis. En 1964, Marcuse no encuentra un sujeto activo
como destinatario de la teorfa, a lo sumo de forma incipiente en grupos sociales mar-
ginales que atin no estdn plenamente integrados en las manipulaciones de la socie-
dad unidimensional (véase Marcuse, 1964: 264; 265-267).* Pero tampoco la Teoria
Critica de Marcuse deposita demasiadas esperanzas en estos grupos, “al no prometer
nada y no mostrar ningdn éxito, [esa teorfa] sigue siendo negativa” (ibid.: 268).
Marcuse no puede evitar dedicarse exclusivamente a la teorfa, incluso aunque en ese
momento ya se vefa confrontado con los primeros precursores del movimiento estu-
diantil estadounidense y los observaba con atencién. En este sentido, £/ hombre
unidimensional era todavia un mensaje en una botella: “La critica se formula sin
rumbo fijo; se desconoce quién es el destinatario (...)” (Roth, 1985: 22).

Solo con el surgimiento de un movimiento estudiantil mundial, la teorfa de Mar-
cuse volvié a encontrar una especie de destinatario, y esto cambié para él —sin duda,
la contradiccién central con Adorno— la relacion entre teoria y praxis (cf. ibid.; Jes-
se, 2008: 96 y ss.). No solo la existencia de un movimiento estudiantil mundial, sino
también otros factores y movimientos politicos le mostraron a Marcuse que algo
habfa cambiado a finales de los afios sesenta: las revueltas de los negros en Estados
Unidos, los movimientos de descolonizacién en el “Tercer Mundo”, el agravamiento
de las contradicciones sociales, que provocaron disturbios sociales en todos los paises
industrializados occidentales, incluso entre la juventud no estudiantil, todos estos
factores demostraron la persistencia de contradicciones y tendencias contrarias a la
sociedad unidimensional. En la medida en que Marcuse esperaba a principios de los

afios sesenta que se produjeran fisuras en el continuo de la sociedad (véase Marcuse,

# No solo la izquierda ortodoxa criticé duramente a £/ hombre unidimensional, alegando que dibujaba
una imagen demasiado pesimista de la sociedad (véase Roth, 1985: 173 y ss.). Las acusaciones de que
habfa sido agente de la CIA después de 1945 constituyeron el punto algido de los ataques contra Mar-
cuse (véase Roth, 1985: 175 y ss.; Kraushaar, 1998a: 438 y ss.).

443 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

1963) y ya a mediados de los afios cincuenta habia apostado por el “gran rechazo”, es
decir, habia “previsto” un movimiento de protesta (Kraushaar, 1989: 196), hay que
dar la razén a Roland Roth cuando afirma que el objetivo politico de Marcuse ya en
los afios cincuenta era “provocar una praxis opositora” (Roth, 1985: 14).* Lo que
ocurri6 a finales de los afios sesenta, y especialmente en el “mayo parisino” de 1968,
confirmé a ojos de Marcuse su tesis de que la “sociedad unidimensional” no serfa
capaz de contener eternamente las tendencias opositoras. Las protestas estallaron de
nuevo y se manifestaron entre los grupos marginales y los estudiantes, no entre los
trabajadores, tal como Marcuse habia previsto (véase Roth, 1985: 169).

En este sentido, como ya se ha mostrado anteriormente, reaccioné al movimiento
estudiantil que se estaba formando. Este movimiento estarfa mostrando en todo el
mundo, incluso en la Unién Soviética (véase Marcuse, 1969: 263), el deseo, larga-
mente silenciado, de una vida cualitativamente diferente y de una sociedad diferen-
te, se estaria rebelando contra los valores tradicionales y una moral sexual represiva,
oponiéndose a la guerra de Vietnam y reactivando un concepto emancipador del
socialismo. Pero, sobre todo, en su praxis politica estarfa mostrando necesidades
cualitativamente nuevas y una “nueva sensibilidad”; el movimiento estudiantil signi-
ficarfa —por débil que sea— el factor subjetivo necesario para una revolucién, que
debido a la integracion del proletariado solo puede surgir fuera de los grupos sociales
integrados. En una situacién no revolucionaria sin movimiento de masas, este hecho
adquiere una importancia histérica, ya que el movimiento estudiantil encarna el
factor subjetivo “que hoy es mds que un factor subjetivo” (Marcuse, 1967a: 29). Pre-
cisamente la propagacién de ideas utdpicas convierte al movimiento estudiantil en
uno de los grupos catalizadores que hacen posible volver a concebir una praxis enfa-
tica, porque pueden prepararla. Este aspecto de la “preparacion de la praxis” es fun-
damental para la valoracién que Marcuse hace del movimiento estudiantil. No con-
sideraba la accién politica de los estudiantes radicales como una revolucién o una
praxis enfatica (véase apartado 3 mds arriba), sino que la entendia como la prepara-
cion de una base de masas y de una praxis enfdtica (véase Kraushaar, 1998b: 656). A
finales de 1968, Marcuse formulé el objetivo de la Nueva Izquierda en este mismo
sentido: “debemos intentar (...) llegar a esta base de masas” (ibid.: 496). Y conside-

raba que su propio papel consistia en ilustrar a la sociedad sobre si misma, también

# “Marcuse tuvo que esperar hasta 1968, cuando ya tenfa setenta afios, para ver confirmadas en la
praxis sus anticipaciones utépicas en la rebelién mundial de estudiantes y jévenes, especialmente en el

Mayo de Paris” (Roth, 1985: 292).

- 444 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

en alianza con la Nueva Izquierda.** Aunque no se consideraba “el padre de los re-
beldes”*’, si se sentfa politicamente vinculado a ellos y hacfa suya su protesta: “Quie-
ro seguir colaborando con ellos mientras pueda” (ibid.: 499).

Para las ideas de Marcuse sobre una praxis preparatoria también es decisiva la
idea de que la necesidad de rechazo y rebelién contra lo existente tiene una funcién
progresista. Ya se ha mostrado que Marcuse consideraba que las protestas del movi-
miento estudiantil tenian sentido incluso sin logros concretos, porque las personas
con ideas progresistas simplemente tenfan que protestar contra las condiciones, “in-
cluso si creemos que es intil, simplemente para poder sobrevivir como seres huma-
nos (...)” (Marcuse, 1966: 209). En sus cartas a Adorno, este argumento reaparecié
bajo el lema de que las condiciones eran insoportables, “ya no se puede soportar, uno
se ahoga y tiene que respirar” (Marcuse-Adorno; 5.4.1969; cit. en Kraushaar, 1998b:
602). Marcuse comenzé una conferencia en diciembre de 1968, que por lo demads
argumentaba de forma muy mesurada y cautelosa, con las siguientes palabras:

“No podemos esperar y no vamos a esperar. Yo, desde luego, no puedo esperar.

No solo por mi edad. No creo que tengamos que esperar. Ni siquiera yo tengo

otra opcién. No soportarfa mds que nada cambiara. Incluso yo empiezo a asfi-

xiarme” (cit. en ibid.: 496).

No hay que sobrevalorar la impaciencia revolucionaria de este pasaje. Ya se ha
demostrado que Marcuse rechazaba el activismo precipitado.* No obstante, el ar-
gumento esgrimido por Marcuse de que la rebelién instintiva ya muestra necesidades
emancipadoras en el movimiento estudiantil (véase méas arriba apartado 3) podria
entenderse perfectamente como una antitesis a una afirmaciéon de Adorno en el
texto “Resignaciéon”. Adorno habfa afirmado: “Quien piensa, no estd airado”
(Adorno, 1969b: 798). Desde el punto de vista de Marcuse, se podria formular de
forma tentativa una idea contraria: quien, ante la obscenidad de esta sociedad (véase
Marcuse, 1969: 248 y ss.), ante su desprecio por el ser humano y sus posibilidades

desaprovechadas, todavia no se enfada o al menos siente la necesidad de oponerse a

# “Hace mucho tiempo que dejé de hacer politica militante activa. Escribo, ensefio, participo en con-
ferencias, doy charlas a estudiantes: esa es la actividad normal de un intelectual en los Estados Unidos,
donde la situacién no es en absoluto revolucionaria, ni siquiera ‘prerrevolucionaria’. La tarea del inte-
lectual sigue siendo la ilustracién radical” (cit. en Kraushaar, 1998b: 380).

#1 “E] intelectual critico es, como nos ensefia Marcuse, un participante esencial en los debates durante
la fase inicial de los nuevos movimientos de protesta, que debe mantener la pertinencia de sus analisis
y anticipaciones precisamente cuando se trata de promover las fuerzas de liberaciéon” (Roth, 1985: 17).
¥ Ya en 1966, en su conferencia en el congreso del SDS “Vietnam: andlisis de un ejemplo”, Marcuse
habfa formulado: “La unidad de teorfa y praxis que todos reclamamos no se puede organizar ni calcu-

lar” (Marcuse, 1966: 209).

- 445 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

ella, parece no haber desarrollado atn las necesidades novedosas y progresistas nece-
sarias para el cambio. Y tal vez también piense demasiado poco.*

En este punto se encuentra la diferencia mds importante entre Marcuse y Adorno
en lo que respecta a la relacién entre teorfa y praxis: mientras que Adorno conside-
raba el movimiento de protesta estudiantil como un reflejo ingenuo e impaciente de
los intelectuales que se entendian a si mismos como criticos con el mundo adminis-
trado, Marcuse vefa una ruptura histérica en las sociedades unidimensionales exis-
tentes, incluso si el movimiento estudiantil no cambiaba la totalidad social. Encon-
tré en los estudiantes un movimiento que actuaba politicamente, que entendia sus
acciones como parte de una praxis revolucionaria y que, junto con otros disturbios
sociales, ponfa de manifiesto los limites de la contencién a las tendencias opositoras
(véase Marcuse, 1969: 242). El “fantasma de una revolucién” (ibid.: 243) volvia a
estar presente de forma real con los estudiantes que protestaban (véase Roth, 1985:
150), en quienes formulaban un “gran rechazo” existencialista y se rebelaban en
nombre del principio del placer y la imaginacién (véase Marcuse, 1966: 207 vy ss.).
Las reivindicaciones utépicas del movimiento estudiantil coincidfan con las de Mar-
cuse o incluso las superaban, “y, sin embargo, estas reivindicaciones se desarrollaron
y formularon en el transcurso de la propia accién; son expresién de una praxis politi-
ca concreta” (Marcuse, 1969: 242). Asi se explica el tono entusiasta de Marcuse en
Ensayo sobre [a liberacion, en el que incluso diagnosticé que la praxis politica de los
movimientos de protesta se adelantaba a la Teorfa Critica: “(...) la Teorfa Critica, a
la que corresponderia dirigir la praxis politica, todavia va a la zaga de esta” (ibid.:
246). La teoria debe examinar estas nuevas fuerzas en funcién de sus posibilidades
politicas (cf. ibid.: 242; Habermas et al., 1978: 56 y ss.). Y a partir de este analisis,
Marcuse concluyd, como ya se ha mostrado, que el movimiento estudiantil y otros
movimientos de protesta podrian estar perfectamente capacitados para preparar una
praxis enfdtica aqui y ahora. Precisamente su radicalidad utépica demuestra hasta
qué punto estos jovenes han roto con la sociedad actual, su moral del trabajo y su
lenguaje. La base orgédnica y de la estructura libidinal —ya se ha mostrado que Marcu-
se parte de ella— hace posible extender potencialmente estas necesidades subversivas

a todas las personas.

# “O cuando un presentador de noticias informa sobre la tortura y el asesinato de personas que defen-
dfan los derechos civiles con el mismo tono profesional que utiliza cuando describe el mercado de
valores o el tiempo (...), entonces esa objetividad es falsa, es mas, viola la humanidad y la verdad,
porque esta tranquila donde deberfa estar furiosa (...)” (Marcuse 1965: 148).

- 446 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

No solo en £/ ensayo sobre la liberacion, sino también en su ensayo 7olerancia re-
presiva y ya en Eros y civilizacion, Marcuse habfa reflexionado sobre cémo se po-
drian transferir nuevas necesidades emancipadoras a todas las personas. Se enfrenté
al problema de que este cambio de necesidades era dificilmente posible por vias de-
mocrdticas, ya que las personas compartian las necesidades represivas y “falsas” de la
sociedad existente vy, precisamente por ello, apoyaban y aseguraban las condiciones
existentes. Ya en 1955 habia jugado con la idea de una dictadura educativa, que
habria desempefiado un papel importante en la historia del pensamiento politico,
por ejemplo, en Rousseau vy, en la tradicién marxista, en Lenin (véase Marcuse,
1955: 192 y ss.; Marcuse, 1965: 153 y ss.; Marcuse, 1969: 299 y ss.).’® En este punto,
el pensamiento de Marcuse se acerca peligrosamente a la idea de Lenin de una van-
guardia de revolucionarios profesionales que debian llevar la conciencia revolucio-
naria desde fuera al proletariado (véase Lenin, 1966: 436; 455 vy ss.), ya que este solo
era capaz de desarrollar una conciencia sindical (véase ibid.: 385 y ss.). Sin embargo,
la idea de los “grupos catalizadores” se refiere a algo cualitativamente diferente, esto
es, sobre todo, a la identificacién y el desarrollo de nuevas necesidades que rompan
con el sistema. El hecho de que Marcuse se planteara estas cuestiones, a diferencia
de Adorno, demuestra que también consideraba importantes las cuestiones de la
praxis revolucionaria real, es decir, las cuestiones estratégicas para un movimiento
socialista en sentido estricto. Algo que ya se habfa puesto de manifiesto en la cues-
tién de la legitimidad de la violencia. Esto se explica por el significado independien-
te que Marcuse atribufa a la praxis en si misma, como ya se ha concluido anterior-
mente. Sin embargo, no se puede afirmar que Marcuse, en su analisis del movimien-
to estudiantil, por ejemplo, hiciera propuestas concretas para su accién politica.’! En
los pocos casos en los que Marcuse realmente hizo propuestas a la izquierda para su
politica, su objetivo principal era debilitar la unidimensionalidad de la sociedad, por
ejemplo, debilitar la moral del trabajo. Este punto lo expuso en Ensayo sobre la libe-
racion: “La disolucién de la moral social puede manifestarse en un colapso de la dis-

ciplina laboral, en el vagabundeo, en una creciente desobediencia a las normas y

5 En Habermas encontramos una discusién de la problematica de la “dictadura educativa” en relacién
con el pensamiento de Marcuse (Habermas et al., 1978: 22-39).

3! Marcuse respondi6é en una carta a la acusacién que Adorno le hizo en una entrevista de que habfa
dado “hasta cierto punto” (Adorno 1969f: 407) “consejos practicos” (ibid.). Tras constatar que la
Teorfa Critica debfa posicionarse sin falta respecto a las protestas estudiantiles, escribié: “Eso no signi-
fica dar ‘consejos practicos’, como me atribuyes en tu entrevista con Der Spiegel. Nunca lo he hecho”

(Marcuse-Adorno; 4.6.1969; citado en Kraushaar, 1998b: 649).

- 447 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

reglamentos, en huelgas salvajes, boicots y actos de insubordinacién arbitraria”
(Marcuse, 1969: 310).

Dado que incluso la sociedad represiva depende siempre de la participacién de la
poblacién, “la impericia, la resistencia al trabajo, la negativa a cumplir con el deber,
la negligencia y la indiferencia” (ibid.: 311) podrian resultar “factores disfunciona-
les” (ibid.). Marcuse sefial6, pues, posibilidades a partir de tendencias reconocibles,
pero en ningdn momento las combind para formar una “tendencia objetiva” o una
certeza politica. Ya en sus comentarios sobre el movimiento estudiantil se habia
puesto de manifiesto que tampoco le auguraba un éxito seguro a este movimiento
(véase Roth, 1985: 212 y ss.). Sin embargo, vefa en él la esperanza de que volviera a
surgir el comportamiento opositor. Por ello, recomend6 a la “Nueva Izquierda” que
se mantuviera firme en sus reivindicaciones utépicas, que aspirara a una “intensifica-
cién y ampliacién del trabajo politico” (Marcuse, 1969: 288) y que realizara una
“esclarecimiento radical” (ibid.), en lugar de hacer propuestas organizativas concre-
tas. Sus insinuaciones sobre la mediacién entre la espontaneidad subjetiva y la orga-
nizacién politica o sobre la importancia de los elementos anarquistas de una praxis
politica se limitaban siempre a indicaciones muy vagas (véase ibid.: 315; Kraushaar,
1998b: 658 y ss.; ibid.: 644; ibid.: 498; Habermas et al., 1978: 61 y ss.). En general, se
puede afirmar que Marcuse, al igual que Adorno, no se atrevia a hacer propuestas
concretas para la accién politica. De la accién de los movimientos de protesta le
interesaba sobre todo el “gran rechazo” y el compromiso activo que podria contribuir
a cambiar las necesidades. Segiin Marcuse, poner esto a prueba y ampliarlo en la
accién concreta podia ser una tarea de la praxis.

“Nuestra tarea es el esclarecimiento, pero el esclarecimiento en un nuevo senti-

do. Como conexién entre la teoria y la praxis, y concretamente la praxis politica,

la educacién es hoy méas que un debate (...). (...) La educacién debe abarcar hoy

el espfritu y el cuerpo, la razén y la imaginacion, las necesidades del intelecto y

los instintos (...)” (Marcuse, 1967b: 197).

Las nuevas necesidades, tal como hasta ahora solo eran expresadas por minorfas,
son “contagiosas” (Marcuse, 1969: 260), porque pueden conectar tanto con la natu-
raleza de las personas, con su estructura instintiva (véase Marcuse, 1967b: 194 y ss.),
como con sus insoportables experiencias cotidianas de trabajo sin sentido y repre-
sién. La brecha cada vez mayor entre las posibilidades de satisfacer las necesidades y
el trabajo realmente impuesto serfa lo que alimenta la agresién contra lo existente y

motiva también la rebelién espontdnea de muchos jévenes (véase Marcuse, 1969:

- 448 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

283). Esto se manifiesta en el hecho de que la sociedad produce necesidades de satis-
faccién y de libertad que ella misma no puede satisfacer.’” Por lo tanto, para Marcu-
se, a la justificacién tedrica del “final de la utopfa” (véase Marcuse 1967b: 193) se
une ademds la tarea practica de autotransformacion, de despertar “en si mismo y en
los demis el deseo instintivo de una vida sin miedo, sin brutalidad y sin estupidez”
(ibid.: 198) (véase Marcuse, 1969: 245).

El an4lisis de las reflexiones de Adorno y Marcuse sobre la relacién entre teorfa y
praxis ha demostrado que estas estdn estrechamente relacionadas con las valoracio-
nes que ambos pensadores hicieron del movimiento estudiantil. Esto no es de extra-
fiar, ya que el movimiento de protesta estudiantil fue sobre todo un fenémeno préc-
tico-politico que Marcuse y Adorno tuvieron que evaluar y valorar. Mientras que
Adorno entendia el movimiento de protesta como un reflejo de jévenes intelectua-
les poco reflexivos sobre un estado de la sociedad que de ningtiin modo habria podido
cambiar, el movimiento estudiantil cambié precisamente la relacién entre teoria y
praxis en el pensamiento de Marcuse. El esperaba un movimiento préctico que tam-
bién pudiera inspirar e impulsar la formacién de la teorfa. Esperaba un movimiento
practico que también pudiera inspirar e impulsar la formacién de teorfas. Esto expli-
ca no solo su entusiasmo por el movimiento de protesta, sino asimismo sus reflexio-
nes sobre el significado independiente de la praxis, por ejemplo, en el Ensayo sobre
la liberacion, que ain eran impensables en E/ hombre unidimensional. Aunque
Adorno habfa admitido en una carta que, contra toda probabilidad, el movimiento
estudiantil habfa “interrumpido la transicién fluida hacia un mundo totalmente ad-
ministrado” (citado en Kraushaar, 1998b: 671), esto no le parecia en modo alguno
una renovada oportunidad para abrir una nueva ventana a una praxis enfatica o pre-
paratoria. Para Marcuse, sin embargo, ese era precisamente el caso, y, por lo tanto,
para él, la accién politica como trabajo preparatorio era una necesidad imperiosa,
también para los dispersos tedricos criticos. Marcuse no entendia que Adoro se
negara de manera tan rotunda a la accién politica. Y asi, para terminar, citemos lo
que dijo en marzo de 1970 sobre la relacién entre teoria y praxis, en contraposicién a
Adorno:

“Nunca negaré ni olvidaré que el tiempo que pasé trabajando con Horkheimer,

Pollock, Adorno, Neumann y Léwenthal en los afios treinta supuso para mi una

52 Marcuse formulé esta idea en 1975 de la siguiente manera: “El capitalismo genera constantemente
necesidades que no puede satisfacer, sobre todo la necesidad de abolir el trabajo explotado como forma
de vida. (...) Esa es la forma tardocapitalista de la contradiccién fundamental entre las fuerzas produc-
tivas y las relaciones de produccién” (Marcuse, 1975: 149).

- 449 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Numero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

formacion teérica indispensable. Pero también debo admitir con la misma since-
ridad que no me identifico con la postura de Horkheimer y Adorno tras su regre-
so a Alemania. Recuerdo que en una de mis Gltimas cartas a Adorno le escribi
que, al igual que €él, sabia que era imposible aplicar la teorfa directamente a la
praxis. Pero también crefa que insistir demasiado en las ‘mediaciones’ podia con-

vertirse en una excusa (ibid.: 720).

Traduccion del aleman de José A. Zamora

SIGLAS:

AGS: Theodor A. ADORNO: Gesammelte Schriften, 20 vol., ed. por Rolf Tiede-
mann, 1973 y ss, Francfort: Suhrkamp.

HGS: Max HORKHEIMER: Gesammelte Schriften, 19 vol., ed. por Alfred Schmidt
und Gunzelin Schmid Noerr, 1988 vy ss., Francfort: Fischer.

HMS: Herbert MARCUSE: Schriften, 9 vol., reimp. de la edic. de Suhrkamp Ver-
lag, 2004, Springe.

MEW: Karl MARX vy Friedrich ENGELS: Werke, 42 vol., ed. por Institut fiir Mar-
xismus-Leninismus beim ZK der SED, 1961 vy ss., Berlin: Dietz.

REFERENCIAS

ADORNO, Theodor W. (1931): “Die Aktualitit der Philosophie”, en AGS 1. 325-
344.

ADORNO, Theodor W. (1942): “Reflexionen zur Klassentheorie”, en AGS 8, 373-
391.

ADORNO, Theodor W. (1950): “Auferstehung der Kultur in Deutschland?”, Frank-
furter Hefte. Zeitschrift fiir Kultur und Politik, 5/5, 469-471.

ADORNO, Theodor W. (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem bes-
chidigten Leben, in: AGS 4.

ADORNO, Theodor W. (1959): “Zur Demokratisierung der deutschen Universi-
titen”, en AGS 20.1, 332-338.

ADORNO, Theodor W. (1962a): “Zur Bekimpfung des Antisemitismus heute”, en
AGS 20.1, 360-383.

ADORNO, Theodor W. (1962b): “Einleitung zum Vortrag ‘Was bedeutet: Aufar-
beitung der Vergangenheit”, en AGS 10.2, 816-817.

ADORNO, Theodor W. (1964): “Anmerkungen zum philosophischen Denken”, en
AGS 10.2, 599-607.

ADORNO, Theodor W. (1966a): Negative Dialektik, en AGS 6.

ADORNO, Theodor W. (1966b): “Erziehung nach Auschwitz, en AGS 10.2, 674-
690.

- 450 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Ntimero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

ADORNO, Theodor W. (1968a): “Spitkapitalismus oder Industriegesellschaft”, en
AGS 8, 354-370.

ADORNO, Theodor W. (1968): “Gegen die Notstandsgesetze”, en AGS 20.1, 396-
397.

ADORNO, Theodor W. (1969a): “Marginalien zu Theorie und Praxis”, en AGS
10.2, 759-782.

ADORNO, Theodor W. (1969b): “Resignation”, en AGS 10.2, 794-799.

ADORNO, Theodor W. (1969c¢): “Kritische Theorie und Protestbewegung”, en:
AGS 20.1, 398-401.

ADORNO, Theodor W. (1969d): “Keine Angst vor dem Elfenbeinturm”, en AGS
20.1, 402-4009.

ADORNO, Theodor W. (1998): Metaphysik. Begriffe und Probleme, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

ADORNO, Theodor W. (2003): Einleitung in die Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

ADORNO, Theodor W. (2007): Vorlesungen iiber Negative Dialektik. Fragmente
zur Vorlesung 1965/66, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

BEHRENS, Roger (2003): Adorno-ABC, Leipzig: Reclam.

BEHRMANN, Giinther C. (1999): “Kulturrevolution: zwei Monate im Sommer
1967”, en C. Albrecht et al. (ed.): Die intellektuelle Griindung der Bundesrepu-
blik. Eine Wirkungsgeschichte der Frankturter Schule, Frankfurt a.M. | New
York: Campus, 312-386.

BREINES, Paul (1968): “Marcuse and the New Left in America”, en: J. Habermas
(ed.): Antworten auf Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 134-151.

BRIEGLEB, Klaus (1993): 71968. Literatur in der antiautoritiren Bewegung, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

CAVALCANTI, Sven Oliveira (2004): “Herbert Marcuse — zum 25. Todestag”, en
http://www.sopos.org/ aufsaetze/410a9d4c2c4db/1.phtml (dltimo acceso: 29 de
octubre 2009).

CLAUSSEN, Detlev (1981): Spuren der Befreiung — Herbert Marcuse. Ein Materia-
lienbuch zur Einfiihrung in sein politisches Denken, Darmstadt/Neuwied: Lucht-
erhand.

CLAUSSEN, Detlev (1985): “Hansjiirgen Krahl — ein philosophischpolitisches Pro-
fil”, en W. Kraushaar (ed.) (1998): Frankfurter Schule und Studentenbewegung.
Von der Flaschenpost zum Molotowcocktail 19461995, vol. 3: Aufsitze und Ko-
mmentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 65-70.

CLAUSSEN, Detlev (2000): “Konflikt mit Teddie”, en: Rolf Tiedemann / Theodor
W. Adorno Archiv (ed.): Frankfurter Adorno Blitter, vol. VI, Miinchen: Text +
Kritik, 139-141.

CLAUSSEN, Detlev (2007): “Kopf der Leidenschaft. Herbert Marcuses Deutsch-
landanalysen”, en Herbert Marcuse: Nachgelassene Schriften, vol. 5: Feindanaly-
sen. Uber die Deutschen, Springe: Zu Klampen, 11-21.

DEMIROVIC, Alex (1998): “Bodenlose Politik — Dialoge iiber Theorie und Praxis”,
en W. Kraushaar (ed.) (1998): Frankfurter Schule und Studentenbewegung. Von
der Flaschenpost zum Molotowcocktail 19461995, vol. 3: Aufsiitze und Kommen-
tare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 71-98.

- 451 -


http://www.sopos.org/

CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Ntimero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

DEMIROVIC, Alex 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Die Entwicklung
der Kritischen Theorie zur Frankturter Schule, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

HABERMAS, Jiirgen (ed.) (1968): Antworten auf Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

HABERMAS, Jiirgen (ed.) (1978): Gespriiche mit Herbert Marcuse, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

HABERMAS, Jiirgen (1998): Die verschiedenen Rhythmen von Philosophie und
Politik. Herbert Marcuse zum 100. Geburtstag, en 1d.: Die postnationale Konste-
[lation. Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 232-239.

HORKHEIMER, Max / Theodor W. ADORNO (1950): “Die UdSSR und der Frie-
den”, en AGS 20.1, 390-393.

HORKHEIMER, Max /| Theodor W. ADORNO (1956): “Diskussion tiber Theorie
und Praxis”, en HGS 19, 32-72.

HORKHEIMER, Max / Theodor W. ADORNO (1969): Dialektik der Autklirung.
Philosophische Fragmente, en AGS 3.

HORKHEIMER, Max (1969): “Theodor W. Adorno zum Gedichtnis”, en HGS 7,
289-290.

JESSE, Eckhard (2008): “Die Totalitarismuskonzeption von Herbert Marcuse”, en
Id.: Diktaturen in Deutschland. Diagnosen und Analysen, Baden-Baden, 86-105.

KAILITZ, Susanne (2007): Von den Worten zu den Watten? Frankturter Schule,
Studentenbewegung, RAF und die Gewaltfrage, Wiesbaden: VS.

KEMPSK], Jiirgen von (1948): “Das kommunistische Palimpsest”, en 1d., 1964: Bre-
chungen. Kritische Versuche zur Philosophie der Gegenwart, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt, 103-117.

KRAHL, Hansjiirgen (1971): Konstitution und Klassenkampt. Zur historischen Dia-
lektik von biirgerlicher Emanzipation und proletarischer Revolution. Schriften,
Reden und Entwiirfe aus den Jahren 1966-1970, Frankfurt a.M.: Neue Kritik.

KRAUSHAAR, Wolfgang (1989): “Herbert Marcuse und das lebensweltliche apri-
ori der Revolte”, en: Id. (ed.): Frankfurter Schule und Studentenbewegung. von
der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 3: Aufsitze und Kom-
mentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins, 195-203.

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998a): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 1: Chronik,
Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins.

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998b): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 2: Dokumen-
te, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins.

KRAUSHAAR, Wolfgang (ed.) (1998c): Frankfurter Schule und Studentenbewe-
gung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995, vol. 3: Aufsiitze
und Kommentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins.

KRAUSHAAR, Wolfgang (2007): “Abspaltung und Potenzierung. Zum Verhiltnis
von Antizionismus und Antisemitismus in der militanten Linken der Bundesre-
publik”, en M. Brosch et al. (ed.): Exklusive Solidaritit. Linker Antisemitismus
in Deutschland vom Idealismus zur Antiglobalisierungsbewegung, Berlin: Metro-

pol, 325-346.

- 452



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Ntimero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

LENIN, Wladimir Iljitsch (1966): Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung,
en Id.: Werke, vol. 5, Berlin: Dietz, 355-541.

LIPPE, Rudolf zur (1989): “Die Frankfurter Studentenbewegung und das Ende
Adornos. Ein Zeitzeugnis”, en W. Kraushaar (ed.) 1998: Frankfurter Schule und
Studentenbewegung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail 1946-1995,
vol. 3: Aufsitze und Kommentare, Register, Hamburg: Rogner & Bernhard bei
Zweitausendeins, 112-125.

MARCUSE, Herbert (1941): Vernunfr und Revolution. He gel und die entstehung
der Gesellschaftstheorie, en HMS 4.

MARCUSE, Herbert (1955): Triebstruktur und Gesellschaft. Ein philosophischer
Beitrag zu Sigmund Freud, in: HMS 5.

MARCUSE, Herbert (1963): “Zur Stellung des Denkens heute”, en M. Horkheimer:
Zeugnisse. Theodor W. Adorno zum sechzigsten Geburtstag, Frankfurt a.M.: Eu-
ropdische Verl.-Anst., 45-49.

MARCUSE, Herbert (1964): Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie
der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, in: HMS 7.

MARCUSE, Herbert (1965): Repressive Toleranz, en HMS 8, 136-166.

MARCUSE, Herbert (1966): “Die Analyse des Exempels. Hauptreferat des Kongres-
ses ‘Vietnam — Analyse eines Exempels™, en W. Kraushaar (ed.) 1998: Frankfur-
ter Schule und Studentenbewegung. von der Flaschen post zum Molotowcocktail
1946-1995, vol. 2: Dokumente, Hamburg: Rogner & Bernhard bei Zweitausen-
deins, 205-2009.

MARCUSE, Herbert (1967a): Das Ende der Uropie. Herbert Marcuse diskutiert mit
Studenten und Professoren Westberlins an der Freien Universitit Berlin tiber die
Moglichkeiten und Chancen einer politischen Opposition in den Metropolen in
Zusammenhang mit den Befreiungshewegungen in den Lindern der Dritten
Welt, ed. von Horst Kurnitzky und Hansmartin Kuhn, Berlin: v. Maikowski.

MARCUSE, Herbert (1967b): “Befreiung von der UberfluBgesellschaft”, en kurs-
buch 16, marzo 1969, ed. von H. M. Enzensberger, Frankfurt a.M., 185-198.

MARCUSE, Herbert (1967¢): “Ist die Idee der Revolution eine Mystifikation? Her-
bert Marcuse antwortet auf vier Fragen”, en kursbuch 9, junio 1967, ed. von H.
M. Enzensberger, Frankfurt a.M., 16.

MARCUSE, Herbert (1968): “Freiheit und Notwendigkeit. Bemerkungen zu einer
Neubestimmung”, en HMS 8, 227-235.

MARCUSE, Herbert (1969): Versuch iiber die Befreiung, en HMS 8, 237-317.

MARCUSE, Herbert (1975): “Zeit-Messungen. Drei Vortrige und ein Interview”,
en HMS 9, 129-189.

MARCUSE, Herbert (2004): Nachgelassene Schriften, vol. 4: Die Studentenbewe-
gung und ihre Folgen, Springe: zu Klampen.

MARX, Karl (1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, en MEW 1,
378-391.

MARX, Karl (1845): “Thesen tiber Feuerbach”, en MEW 3, 57.

MARX, Karl (1894): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Dritter Band:
Der Gesamtprozel3 der kapitalistischen Produktion, ed. por Friedrich Engels, en:
Mew 25.

- 453



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Ntimero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

LA TEORIA CRITICA Y LA REVUELTA ESTUDIANTIL

[Pp 407-454] HANNING VOIGTS

ROTH, Roland (1985): Rebellische Subjektivitit. Herbert Marcuse und die neuen
Protestbewegungen, Frankfurt a.M./New York: Campus.

STEFFEN, Monika (1967): “Tiere an Ketten — SDS und Horkheimer”, en W. Krau-
shaar: Frankfurter Schule und Studentenbewegung. von der Flaschen post zum
Molotowcocktail 1946-1995, vol. 2: Dokumente, Hamburg: Rogner & Bernhard
bei Zweitausendeins, 263-265.

TIEDEMANN, Rolf / Theodor W. Adorno Archiv (ed.) (2000): Frankfurter A-
dorno Blatter, vol. VI, Miinchen: Text + Kritik.

TIEDEMANN, Rolf / Theodor W. Adorno Archiv (ed.) 2003: Frankturter Adorno
Blitter, vol. VIII, Miinchen: Text + Kritik.

TURCKE, Christoph / Gerhard Bolte (1994): Einfithrung in die kritische Theorie,
Darmstadt: WBG.

WIGGERSHAUS, Rolf (2001): Die Frankfurter Schule. Geschichte — Theoretische
Entwicklung — Politische Bedeutung, Miinchen: DTV.

- 454 -



