
- 469 -

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA 
YORK. UNA CONVERSACIÓN SOBRE 
LA TEORÍA CRÍTICA EN LA ERA DEL 

NACIONALSOCIALISMO. 
ENSAYOS (1934-1941), DE H. MARCUSE 

Marcuse and Critical Theory in New York. 
A conversation on H. Marcuse’s Essays in the Age of National Socialism 

LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN* 

leandro.sanchez@udea.edu.co 

JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS** 

josemanuel.romero@uah.es 

Recientemente, a través de la Editorial Trotta, nuevas traducciones de algunos tex-

tos fundamentales de Herbert Marcuse han sido dadas a conocer al público bajo el 

título La teoría crítica en la era del nacionalsocialismo. Ensayos (1934-1941), com-

pletando un trabajo de investigación que hace varios años ha desarrollado José Ma-

nuel Romero Cuevas. En esta ocasión, el trabajo riguroso y detallado, en la edición y 

traducción por parte del mismo José Manuel, sugiere que algunos de los conceptos y 

discusiones de Marcuse, cuya elaboración comprende el periodo 1934-1941, son de 

gran interés para considerar problemáticas de nuestro propio tiempo como el auge de 

nuevos autoritarismos, el desarrollo tecnológico en medio de condiciones opresivas y 

el avance de las políticas neoliberales a partir de la transformación de las perspecti-

vas sociales en valores de cambio absoluto. 

Entendiendo que Marcuse es un autor contemporáneo, en el sentido de que su 

diálogo con nosotros aún no está agotado, Romero Cuevas ha sabido posicionar sus 

análisis críticos en medio de cuestiones de urgente actualidad. Su apuesta por insistir 

* Universidad de Antioquia
** Universidad de Alcalá

mailto:leandro.sanchez@udea.edu.co
mailto:josemanuel.romero@uah.es


 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 470 - 

 

en la “fuerza de interpelación” de los textos marcuseanos compendiados en este nue-

vo volumen, marca una pauta sobre la vigencia que los mismos textos aún conser-

van, no porque hayan sido elaborados en condiciones que habrían profetizado mu-

chas de nuestras crisis de hoy, sino porque es nuestro propio tiempo histórico el que 

persiste en posicionarse casi de manera anacrónica en una línea paralela con un cier-

to espíritu tenebroso que algunos creían motivo exclusivo del pasado: el actual con-

texto de guerra, el impacto destructivo de la racionalidad tecnológica y el llamado a 

su redireccionamiento, la reducción de las expectativas sobre el bienestar y la felici-

dad humana, entre otros. 

Teniendo en cuenta todo lo anterior, me he reunido con José Manuel para esta-

blecer una conversación sobre este nuevo conjunto de elaboraciones teóricas de 

Marcuse. El encuentro ha estado respaldado por la estructura institucional de la 

Universidad de Antioquia y su Instituto de Filosofía, el apoyo de la Universidad 

Libre de Bogotá y la Red Colombiana de Teoría Crítica, y se llevó a cabo el 17 de 

junio de 2025. El siguiente texto es una versión ligeramente modificada de dicha 

conversación. Agradezco la generosidad de José Manuel, tanto en su buena disposi-

ción al diálogo como en la anuencia para que este material sea publicado.  

 

Leandro Sánchez Marín 

Medellín, junio de 2025 

 

 

Leandro Sánchez Marín [LSM]: José Manuel, ¿por qué crees que es importante 

volver a Marcuse y a sus textos del periodo que comprende 1934 y 1941 cuando 

parece que en el último tiempo hemos tenido un fortalecimiento de su estudio a 

través de El hombre unidimensional y Eros y civilización, por ejemplo? 

 

José Manuel Romero Cuevas [JRMC]: Hay dos buenos argumentos para leer (o, en 

su caso, releer) estos textos de Marcuse: 

En primer lugar, estos textos son relevantes para comprender la evolución del 

pensamiento de Marcuse desde su primera etapa en Friburgo hasta sus grandes obras 

de madurez (Eros y civilización y El hombre unidimensional, sin olvidar la importan-

te y a veces infravalorada El marxismo soviético). De hecho, planteamientos funda-

mentales de estas obras encuentran ya en estos textos una primera formulación, a 

veces más clara o coherente que la alcanzada en aquellas obras (como la distinción 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 471 - 

 

entre necesidades verdaderas y falsas o entre técnica y tecnología), que posibilita 

una mejor comprensión de lo sostenido en las obras posteriores e incluso una discu-

sión con la formulación que tales planteamientos encuentran en dichas obras. 

En segundo lugar, estos textos se confrontan con una serie de problemas (el signi-

ficado del liberalismo, de la práctica de la filosofía, de la cultura burguesa, del legado 

filosófico, de las necesidades humanas, de la técnica) a la luz de un contexto domi-

nado por el avance imparable del totalitarismo fascista y nacionalsocialista, que pue-

de ser experimentado como guardando analogías con nuestro hoy. Ello les devuelve 

a estos textos lo que podríamos calificar de una siniestra actualidad. 

 

LSM: En tu consideración, el periodo de estudio de Marcuse que comprende la 

exploración de la obra de Heidegger, fundamentalmente Ser y tiempo, y su re-

cepción de los Manuscritos de 1844 de Marx, generaron una de las empresas más 

ambiciosas del autor: la propuesta de una “fenomenología dialéctica”. Dices, 

además, que, con el exilio forzado a causa del nazismo, se genera una “pérdida 

irreparable” respecto de este momento intelectual de Marcuse. ¿Podrías profun-

dizar en este asunto? ¿Qué elementos estarían dentro de esta pérdida? 

 

JMRC: Respecto a esto hay que tener muy claro que el destino que sufrieron muchí-

simos individuos, intelectuales y no intelectuales, en los procesos de exilio que se 

produjeron en Europa (los dos grandes exilios de aquella época fueron el alemán y el 

republicano español) está marcado por la ruptura, por la pérdida. En el caso de Mar-

cuse también quiero hacer hincapié en ello: la vida de Marcuse está marcada por la 

experiencia del exilio. Él también tuvo que huir de su país. Ciertamente, en unas 

condiciones privilegiadas, porque él huyó como miembro de un instituto de investi-

gación, donde pudo seguir desarrollando su labor como investigador durante el exi-

lio. Pero, a pesar de eso, su trayectoria está marcada por una cesura de consecuencias 

claramente ambivalentes. Pues el exilio le llevó a abandonar el programa de investi-

gación filosófica en el que estaba embarcado y, desde mi punto de vista, ese progra-

ma contenía virtualidades interesantes. 

De manera que con la afirmación de una pérdida irreparable, que puede sonar 

como provocadora, pretendo oponerme a toda lectura teleológica o progresiva de la 

trayectoria de Marcuse, que lea el tránsito desde el periodo de Friburgo a la etapa en 

el Institut für Sozialforschung como un progreso, donde sólo se producen ganancias 

(sintéticamente, el abandono de un posicionamiento filosófico erróneo, la investiga-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 472 - 

 

ción ontológica sobre la existencia histórica, y la adopción de uno verdadero, la teo-

ría crítica). Como para la mayoría de las personas que se vieron obligadas a exiliarse 

en aquel periodo, la salida forzada de su país supuso una cesura marcada por pérdidas 

irreparables. Esto también ocurrió en el caso, claramente privilegiado, de Marcuse. 

Ciertamente discrepo de determinadas decisiones teóricas del primer Marcuse y de 

aspectos importantes de su enfoque filosófico de aquellos años (en los estudios intro-

ductorios a los volúmenes que he editado con sus artículos del periodo 1928-1933 he 

discutido los aspectos que considero problemáticos de estos escritos1), pero reconoz-

co que su investigación durante su tiempo en Friburgo fue enormemente original y 

sigue conteniendo elementos sugerentes y ostentando retos teóricos para el ámbito 

filosófico al día de hoy. Hay que tener presente que su intento en una fecha tan 

temprana como 1928 de poner en diálogo Ser y tiempo de Heidegger con Marx es el 

primero en realizar una empresa semejante. Su esfuerzo en articular una ontología 

materialista y dialéctica de la historicidad de la existencia humana fue sumamente 

original. Por eso, su abandono forzado de tal programa de investigación lo interpreto 

como teniendo efectos destructivos (que cabe, en la distancia, calificar de lamenta-

bles) sobre una línea de trabajo filosófico cargada de virtualidades. Podemos especu-

lar que si el contexto socio-político hubiera sido diferente, si no se hubiera produci-

do el ascenso del nacionalsocialismo y la República de Weimar se hubiera manteni-

do en pie, es muy posible que Marcuse habría conseguido una plaza como profesor 

universitario y habría desarrollado una trayectoria que muy posiblemente habría sido 

enormemente original: como un filósofo que, desde Marx y Heidegger, avanza en 

una dirección nueva. Este es el camino que no llegó a recorrer. Aquí hay que ser 

honesto y eso supone para mí asumir que, aun estando más cercano a las coordena-

das del Marcuse teórico crítico, no por eso hay que dejar de reconocer que hay cosas 

muy interesantes en el Marcuse anterior.  

 

LSM: Has insistido en mostrar que el cambio de enfoque de Marcuse respecto de 

su primer gran centro de interés filosófico, a partir de Heidegger, estuvo motiva-

do por una serie de acontecimientos entre los cuales se encuentra su llegada al 

Institut für Sozialforschung y que ello, de alguna manera, promovió el abandono 

del horizonte ontológico hacia una teoría materialista de la sociedad ya afirmada 
 

1 Entre los textos de Marcuse que son fruto de la edición y traducción de José Manuel Romero Cuevas, 
antes del volumen referido en esta conversación, se encuentran: H. Marcuse y los orígenes de la teoría 
crítica (Plaza y Valdés, 2010), Entre hermenéutica y teoría crítica. Artículos 1929-1931 (Herder, 
2011), Sobre Marx y Heidegger. Escritos filosóficos (1932-1933) (Biblioteca Nueva, 2016) y Entre 
fenomenología y marxismo. Escritos filosóficos 1928-1933 (Universidad de Antioquia, 2019a). 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 473 - 

 

por Max Horkheimer en medio de las dinámicas investigativas de este instituto. 

Incluso has dicho que existe una “conversión” de Marcuse hacia la teoría crítica. 

¿Crees que esta conversión ha dejado de lado de manera tajante las perspectivas 

del Marcuse preocupado por la ontología o encuentras rastros de estos primeros 

esfuerzos teóricos en su obra posterior? 

 

JMRC: Para una sociología de los intelectuales o de los filósofos, el cambio que se 

produce en Marcuse entre los años 1932 y 1933 es muy interesante: resulta significa-

tivo cómo cambia su autopercepción como teórico, como filósofo. Aquí son factores 

circunstanciales los que le llevan a rechazar el enfoque filosófico en el que se había 

mantenido hasta entonces y adoptar un nuevo enfoque teórico, el que Horkheimer 

estaba articulando entonces y en cuyo marco no había margen alguno para plantea-

mientos del tipo de la antropología filosófica o de la ontología, ni existencial ni fun-

damental. Marcuse se convierte a este programa y él da lo mejor de sí en este nuevo 

contexto. La calidad de Marcuse como filósofo se pone de manifiesto aquí: en su 

primer periodo de Friburgo elaboró una serie de textos y desarrolló una dirección de 

investigación muy valiosos. Cuando, por las circunstancias históricas, él abandona, 

desengañado, ese enfoque, porque lo vincula con el Heidegger nacionalsocialista, y 

adopta un enfoque diferente, el de Horkheimer, él vuelve a dar lo mejor de sí y reali-

za contribuciones fundamentales a la articulación y la fundamentación filosófica y 

normativa de la teoría crítica. 

Creo que la conversión de Marcuse (sé que el término puede resultar también 

provocativo) a la concepción del trabajo teórico definido por Horkheimer a comien-

zos de los años 30 fue total y fue determinante en el resto de su labor intelectual 

hasta su muerte. Para el resto de la obra de Marcuse se puede decir que siguió apli-

cando el modo de entender el trabajo teórico que él había aprendido de Horkheimer 

en los años 30, primero en Ginebra y luego en Nueva York, distanciándose perma-

nentemente del estilo de pensamiento que había aprendido anteriormente de Hei-

degger. En 1933 se produjo en la trayectoria del pensador berlinés una ruptura con el 

estilo de pensamiento y la concepción de la labor teórica que había cultivado en 

Friburgo. Esta ruptura fue irreversible y considero que la adopción, que sería definiti-

va, del enfoque de Horkheimer, no permitió ninguna forma de retorno del estilo de 

pensamiento y enfoque anteriores (me refiero en concreto a su investigación ontoló-

gica sobre la existencia humana histórica). De manera que discrepo de aquellos in-

térpretes que creen encontrar en El hombre unidimensional un retorno de elemen-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 474 - 

 

tos de la analítica existencial heideggeriana, de modo que la figura del hombre uni-

dimensional reproduciría esa figura tan central en la analítica de Heidegger que es la 

categoría de man o uno impersonal. Discrepo de estas lecturas, porque considero que 

Marcuse no lo entendió así. Y ello porque 1933 supuso una cesura, una ruptura, en 

su concepción de la filosofía y de la labor teórica que no permitía recuperaciones de 

este tipo.   
En todo caso, sí se pueden rastrear elementos que fueron elaborados en Friburgo y 

que luego aparecen reinterpretados y refuncionalizados en sus investigaciones en el 

marco del Institut für Sozialforschung. Por ejemplo, lo que Marcuse propone como 

filosofía concreta en 1929 aporta una caracterización de la filosofía y de la labor teó-

rica que marcha en una dirección que se desarrollará luego en sus aportaciones en 

torno a la teoría crítica junto a Horkheimer. Igualmente, la noción, tan decisiva en 

Ser y tiempo, de preocupación (Sorge) reaparece en los artículos de los años treinta 

como un concepto normativo central: efectivamente, la preocupación por la felici-

dad de los seres humanos, la preocupación por los hombres, es postulada como la 

base normativa de la teoría materialista y de la propia teoría crítica. Con este papel 

había aparecido también en su texto sobre filosofía concreta (Marcuse, 2010: 131-

158) y constituye un caso claro de reutilización y refuncionalización de un concepto 

clave de sus investigaciones de su periodo de Friburgo en el nuevo contexto del tra-

bajo teórico del Institut. 

 

LSM: En el ensayo de Marcuse que abre la nueva traducción de textos que has 

realizado, “La lucha contra el liberalismo en la concepción totalitaria del Esta-

do”, está planteada una sugerente idea según la cual existe una cierta relación de 

continuidad entre la cosmovisión económica del liberalismo y el sistema capita-

lista. Y esto está tratando de ser vinculado a su vez por Marcuse con una forma 

de fortalecimiento del fascismo que gana terreno en medio de las conveniencias 

del matrimonio liberal-capitalista. ¿Crees que esta es una tesis que podemos sos-

tener todavía hoy? 

 

JMRC: Yo leería el libro de Wendy Brown En las ruinas del neoliberalismo en con-

junción con el artículo de Marcuse y comprobaríamos que Brown (2020) sigue una 

estrategia similar. Pues Marcuse muestra en su artículo que lo que desbrozó el ca-

mino para el ascenso y triunfo del nacionalsocialismo fue las contradicciones propias 

del liberalismo político y económico. También para Brown las nuevas formas de 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 475 - 

 

populismo de extrema derecha han podido abrirse camino y ganar grandes apoyos en 

virtud de las contradicciones y consecuencias problemáticas generadas por las políti-

cas neoliberales. El ataque neoliberal a lo público, a la política, a la democracia, a las 

garantías sociales que proporcionaban cierta seguridad no sólo a las capas de pobla-

ción más desfavorecidas, sino a la propia clase media, las crisis financieras provoca-

das por el proceso de financiarización neoliberal de la economía, el impulso neolibe-

ral de la globalización comercial han puesto las bases para el ascenso de un movi-

miento como es el populismo de extrema derecha que reacciona a las contradiccio-

nes generadas por el neoliberalismo tomando como base la labor de destrucción ya 

efectuada por él (sobre la democracia, lo político, lo público). Este es un caso claro 

de un texto que retoma actualidad en virtud de la situación que estamos viviendo 

ahora mismo. 

 

LSM: Respecto del mismo artículo sobre el liberalismo, has comentado que Mar-

cuse elabora un “ajuste de cuentas” con la filosofía de Heidegger. Sobre la rela-

ción personal entre los dos, después de la Segunda Guerra Mundial, ya habíamos 

sido informados a través de la correspondencia que Rubén Jaramillo había tradu-

cido y publicado en el Magazín Dominical de El Espectador, aquí en Colombia, 

hace varias décadas, y que tú mismo has vuelto a traducir en años recientes. 

¿Consideras que esta ruptura con Heidegger puede interpretarse como una nueva 

apuesta hacia los compromisos políticos de Marcuse que se habían visto afecta-

dos por el fracaso de Weimar y el violento acallamiento de los Espartaquistas, los 

mismos compromisos que quizá luego encontrarían resonancia en medio de la 

Nueva Izquierda? 

 

JMRC: Yo diría que la ruptura de Marcuse con Heidegger en 1948 es perfectamente 

coherente con la posición de Marcuse desde 1928, que es una posición vinculada 

con el marxismo revolucionario de Rosa Luxemburg, Georg Lukács y Karl Korsch, 

aunque no se plasme en ninguna militancia política real. Es desde tales parámetros 

que se establece la discusión teórica con Ser y tiempo. La cuestión es que el perfil 

político de Heidegger hasta 1930 parece que fue bajo, no cabe interpretar a partir de 

sus Vorlesungen ni a partir de Ser y tiempo (aunque el famoso pasaje del §74 de Ser 
y tiempo sí permite levantar sospechas, aunque no en el caso del propio Marcuse) 

ninguna posición política definida. En este sentido, el nombramiento de Heidegger 

en la primavera de 1933 como rector nacionalsocialista de la Universidad de Fribur-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 476 - 

 

go supuso para Marcuse un duro shock, que le llevó a un ataque directo contra su 

filosofía, tal como se comprueba en el texto elaborado en Ginebra sobre la filosofía 

alemana entre 1871 y 1933 (Marcuse, 2016: 185-203) y en el primer artículo de este 

volumen, sobre la crítica nacionalsocialista al liberalismo. Es ahí donde se produce la 

ruptura real. El encuentro personal en Alemania en 1947 y el intercambio posterior 

de cartas se ubica dentro de este contexto de ruptura en el plano político y teórico-

filosófico, que no se ha modificado. Constituye el acto, casi desesperado, de ese anti-

guo alumno de Heidegger que es Marcuse de exigir explicaciones a su maestro, de 

pedirle cuentas, respecto a su relación con el nacionalsocialismo. Le ruega una de-

claración pública de reconocimiento del propio error de cara a una posible reden-

ción de la figura de Heidegger como filósofo, pues lo que constata Marcuse entonces 

es que es una figura condenada en la opinión pública internacional por su colabora-

ción con el nacionalsocialismo. El intercambio de cartas muestra a Marcuse que esta 

pretensión de una posible retractación pública de Heidegger era quimérica, puesto 

que constata que este fue (y es) realmente un nazi, pensaba y piensa como un nazi. 

Efectivamente, otorgar, como hizo Heidegger en su respuesta a Marcuse, un mismo 

peso a la deportación de los millones de alemanes del este y al asesinato industrial de 

6 millones de judíos es pensar como un nazi. Pero yo diría que esta ruptura de la co-

municación en 1948 es perfectamente consecuente, por lo que respecta a Marcuse, 

con su posición anterior. No implicaría una repolitización por su parte, puesto que, 

aun en ausencia de militancia política expresa, él había mantenido en sus escritos, 

desde 1928 a 1941, en sintonía con Marx, la remisión a la necesidad de un cambio 

social y económico profundo, revolucionario. 

 

LSM: Desde mi punto de vista existen muchas similitudes en la forma de proce-

der de Marcuse que encontramos en el ensayo “Sobre el concepto de esencia” y 

un texto que él mismo escribió sobre la historia de la dialéctica (Marcuse, 

2019b: 73-85). En ambos ensayos se parte de las bases conceptuales de la anti-

güedad y se hace un recorrido por diversos estados temporales hasta llegar al 

mundo contemporáneo donde la teoría crítica elabora sus propias ideas. Si bien 

la dialéctica podría considerarse como un antídoto a las teorías que afirman la 

esencia, creo que en Marcuse hay una lectura más cualificada del asunto. Su ar-

gumento no es esquematizable en este sentido y me atrevo a decir que el punto 

fundamental de ambas elaboraciones está en el desarrollo histórico del concepto 

y sus características inmanentes. ¿Podría haber una vinculación tácita entre el 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 477 - 

 

concepto de esencia y la dialéctica que apuntaría nuevamente a una forma de 

ontología materialista? 

 

JMRC: Me resisto a ver a Marcuse en este momento y a continuación como llevan-

do a cabo una labor orientada a una ontología materialista o una ontología del hom-

bre, creo que eso forma parte de un horizonte que él ha dejado detrás. Por eso este 

texto me parece tan importante. Este artículo ha recibido una atención insuficiente 

en el ámbito hispanohablante y no ha sido bien comprendido porque la traducción 

que teníamos, publicada por Alianza Editorial en un volumen titulado La agresivi-
dad en la sociedad industrial avanzada, era una traducción de una traducción inglesa 

del original alemán (Marcuse, 1971: 7-69). La traducción disponible hasta hace po-

co no permitía una adecuada comprensión del planteamiento del texto. Precisamen-

te la constatación de este problema ha sido lo que me ha impulsado a realizar una 

traducción de este texto y su inclusión en una edición de los artículos de Marcuse en 

la Zeitschrift für Sozialforschung. 

Yo propondría que en este texto Marcuse defiende un concepto histórico y mate-

rialista de esencia, que encuentra su forma paradigmática en el concepto de esencia 

del hombre. En la tercera sección del artículo Marcuse expone el concepto dialécti-

co de esencia que encuentra en la filosofía de Hegel, que considera problemático por 

su carácter idealista. En la última sección expone por extenso en qué consistiría una 

concepción dialéctica, materialista e histórica de esencia y su relevancia para la teo-

ría crítica de la sociedad. El concepto de esencia del hombre, tal como lo formula 

Marcuse, no forma parte de una antropología filosófica ni de ninguna ontología (ni 

siquiera materialista) del hombre (es decir, la propuesta de Marcuse se realiza ple-

namente dentro de las coordenadas de pensamiento de Horkheimer). Se puede sos-

tener que Marcuse refuncionaliza el concepto de esencia del hombre, distanciándolo 

de su significado y su función dentro de la antropología filosófica y la ontología del 

hombre, y lo redefine en términos históricos y materialistas y, de modo decisivo, 

normativos. Pues Marcuse sigue concibiendo la esencia del hombre como refiriendo 

lo que el ser humano propiamente es. La esencia de una realidad, como sostuvo Aris-

tóteles, recoge la definición de lo que esa realidad propiamente es. Pero, para una 

perspectiva materialista e histórica, resulta claro que lo que el ser humano propia-

mente es, es algo que sólo cabe determinar históricamente a partir de las condiciones 

materiales de vida existentes en cada caso, en cada época. En virtud de las condicio-

nes existentes definimos lo que se nos presenta como autorrealización humana, co-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 478 - 

 

mo realización de lo que el ser humano propiamente es. Es decir, en virtud de ellas, 

vislumbramos la realización del modo de ser humano que esas condiciones posibili-

tan. Tal definición, histórica, de lo que el hombre propiamente es, es recogida en el 

concepto de esencia y se constituye en el núcleo normativo de la teoría materialista 

de la sociedad. La teoría afrontaría de este modo críticamente lo existente a la luz de 

lo que el ser humano puede alcanzar en términos de autorrealización humana a par-

tir de lo posibilitado por las condiciones dadas. A esta luz aparecen toda una serie de 

componentes de la realidad vigente (relaciones sociales de producción, relaciones de 

dominación) como obstáculos que impiden realizar el grado de autorrealización hu-

mana posibilitado por las condiciones existentes y que, en consecuencia, exigen ser 

cancelados y superados. 

Aquí estamos ante un intento de fundamentación materialista e historicista de 

las bases normativas de la teoría crítica de la sociedad. Se trata de una aportación 

muy importante que está aún por ser recepcionada adecuadamente en nuestro con-

texto lingüístico. También lo está en el ámbito anglosajón: la confrontación con 

Marcuse efectuada por Habermas en su momento ha tenido un peso enorme en la 

recepción posterior de su planteamiento. En un conocido texto, Habermas rechazó 

el proceder de Marcuse en sus textos para la revista del Institut con el argumento de 

que tenía como base una filosofía de la historia del tipo de la que defendió la izquier-

da hegeliana, que resulta insostenible en un horizonte postmetafísico (Habermas, 

1989: 413-417). Tenemos ahora la posibilidad de volver a confrontarnos con un 

texto que contiene un planteamiento muy serio de fundamentación de las bases 

normativas de la teoría crítica en unos términos materialistas e historicistas, que 

para Habermas no es de recibo. Pero, claro, lo que cabe plantear es que lo que no es 

de recibo es la estrategia de fundamentación habermasiana. Aquí hay un debate que 

hay que volver a abrir. 

 

LSM: Sobre el asunto de la esencia en Marcuse, has dicho que en él se encuentra 

el propósito de mostrar por qué el tratamiento del concepto de esencia no solo 

entraña preocupaciones filosóficas, sino que necesariamente debe conducir hacia 

cuestionamientos morales, sociales y políticos. ¿Qué consecuencias crees que 

tiene este enfoque para el estudio de la filosofía en general y para la teoría críti-

ca en particular? 

 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 479 - 

 

JMRC: En virtud de lo que hemos dicho respecto a la cuestión anterior, puede sos-

tenerse que en este artículo Marcuse realiza una importantísima aportación a la fun-

damentación normativa de la teoría crítica, y resulta patente que tal fundamenta-

ción tiene un carácter histórico y materialista. El concepto de esencia humana, con-

cebido en términos históricos y materialistas, constituye la base normativa de la teo-

ría crítica para Marcus en este momento. Constituye el correlato de la preocupación 

por la felicidad de los seres humanos que impulsa a la teoría crítica. Esta aparece así 

como una teoría incentivada por una forma de humanismo orientado a la realización 

práctica del grado de autorrealización y de realización de una vida feliz que el hom-

bre puede alcanzar en virtud de las posibilidades alumbrables en la formación social.  

 

LSM: En relación con el famoso artículo de Marcuse “Sobre el carácter afirmati-

vo de la cultura”, has planteado que, más allá de que Marcuse no estuviese in-

formado del diálogo entre Adorno y Benjamin sobre la cultura burguesa y sus 

implicaciones dentro del contexto fascista, existe una preocupación compartida 

que vincula a Marcuse sobre todo con algunos postulados de Benjamin respecto 

de este tema en particular. ¿Podrías ampliar esta idea? ¿Cuáles crees que son las 

arterias que comunican a Marcuse y Benjamin respecto de su análisis de la cultu-

ra burguesa y la crítica materialista? 

 

JMRC: Voy a tratar de esbozar de manera muy sintética la posición de Marcuse, 

Benjamin y Adorno respecto a la cultura en aquel momento (puesto que la posición 

de Marcuse va a cambiar más adelante): 

En primer lugar, podemos sostener que Marcuse realiza una crítica ideológica de 

la cultura burguesa como cultura afirmativa: la cultura afirmativa promete la realiza-

ción universal (sin diferencias de clase, casta, género…) de los grandes valores de la 

humanidad, pero tal realización se plantea como individual y es llevada a cabo de 

manera interiorizada, sin que ello implique ningún cambio en la vida real, exterior. 

Es este carácter afirmativo de la cultura burguesa, junto a sus componentes abierta-

mente irracionalistas, como la centralidad que le concede al alma, lo que hace que 

sea apropiable por el fascismo. Marcuse apela a la superación y cancelación de la 

cultura afirmativa en términos de la integración de la cultura en la vida real, si-

guiendo el impulso y la aspiración de las vanguardias artísticas del momento: la reali-

zación en la vida real de los grandes valores culturales, empezando por la belleza. 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 480 - 

 

Esta tarea debe formar parte para Marcuse de todo programa de transformación so-

cial revolucionaria. 

También Benjamin realiza una crítica de la cultura burguesa, en cuanto consa-

gradora de una concepción aurática del arte, que impregna tal cultura de elementos 

cultuales que la hacen apropiable también por el fascismo. Por ello, apela conse-

cuentemente a la superación de la cultura burguesa, algo a lo que ya apunta el ascen-

so social de los nuevos medios de producción cultural que son la radio, la fotografía y 

el cine. En Benjamin la cultura burguesa tradicional ha llegado a su ocaso debido a 

las transformaciones sociales ligadas a la modernización social capitalista y, en el 

plano cultural, a las innovaciones tecnológicas habidas en el plano de la producción 

y reproducción de bienes culturales. El relevo de la vieja alta cultura lo han asumido 

estos nuevos medios, con los que tiene que comprometerse el intelectual crítico para 

impulsar un uso reflexivo de tales medios en una dirección pedagógico-política de 

izquierdas (algo que para Benjamin puede realizarse ya, aun dentro de las condicio-

nes capitalistas actuales). 

También Adorno cuestiona el carácter afirmativo de la cultura, denunciado por 

Marcuse, y el carácter aurático del arte tradicional (ello incluye al arte burgués), 

desvelado por Benjamin. Pero defiende la necesidad de mantener y proteger la esfera 

del arte autónomo, que es lo que rechazan Marcuse (en este momento concreto, no 

así más adelante, como se comprueba en sus obras posteriores Eros y civilización y La 
dimensión estética) y Benjamin. Piensa que el propio artista autónomo puede, me-

diante un uso reflexivo de las técnicas y materiales artísticos, deconstruir desde den-

tro del ámbito artístico-cultural autónomo, el carácter afirmativo y aurático-cultual 

de esta cultura. Por lo tanto, se opone a los precipitados llamados a la superación de 

la cultura burguesa, que él puede considerar que realizan los planteamientos de Mar-

cuse en su artículo de 1937 y Benjamin en aquel momento. 

 

LSM: ¿Crees que el diagnóstico marcuseano sobre el carácter afirmativo de la 

cultura ha envejecido de mala manera? ¿Lo encuentras obsoleto o podría ser mo-

tivo de mediación para la crítica de la ideología en el mundo contemporáneo? 

 

JMRC: Hay que tener presente que lo que Marcuse analiza como cultura afirmativa 

es algo que se encuentra en su tiempo ya en su ocaso (de manera análoga a la situa-

ción en la que se encuentra el arte aurático cuando Benjamin realiza su teorización 

del mismo). Él analiza la cultura burguesa en el momento de su ocaso, y un elemento 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 481 - 

 

que es constitutivo de ese ocaso es la utilización del fascismo y del nacionalsocialis-

mo de elementos centrales de la cultura burguesa. De manera que para Marcuse la 

cultura afirmativa que está analizando forma parte de una etapa histórica que está 

finalizando. Para nosotros, forma parte de una etapa histórica que ha finalizado ya. 

Para nosotros, la cultura afirmativa es una figura del pasado. ¿Esto hace del estudio 

de Marcuse algo superado históricamente? Entiendo que no, puesto que para él mis-

mo el asunto sobre el que versa el artículo era ya en su tiempo una figura que se 

hundía en el pasado. Digo esto para indicar que su análisis puede seguir siendo útil 

para nosotros.  

Creo que el procedimiento de análisis de la cultura que Marcuse pone en juego 

en su artículo sigue siendo actual: pues es un procedimiento de análisis ideológico 

que pone de manifiesto en su objeto una dimensión válida, un contenido de verdad. 

Ahora bien, en la cultura afirmativa este contenido de verdad aparece de un modo 

que genera asentimiento ante lo existente, que hace soportable lo que hay (y, de esta 

manera, cumple un papel justificador de lo existente, un papel, en definitiva, ideoló-

gico). Este procedimiento, que en lo ideológico pone de manifiesto un contenido de 

verdad, todo lo distorsionado que se quiera, sigue siendo actual, tal como lo muestra 

la producción teórica de F. Jameson, S. Buck-Morss y M. Fischer. Estos autores apli-

caron este procedimiento no para interpretar la cultura burguesa, sino la cultura 

postmoderna: en ella, aun en su carácter de cultura íntegramente mercantilizada e 

ideologizada, descifran un contenido de verdad que caracterizan en términos utópi-

cos, y pretenden hacer efectivo en el plano de la conciencia y la praxis política co-

lectivas.  

 

LSM: En lo que podríamos llamar una presentación de la teoría crítica de la so-

ciedad, el ensayo de Horkheimer “Teoría tradicional y teoría crítica”, se pueden 

encontrar una serie de afirmaciones que cuestionan el carácter cientificista de la 

teoría social. Creo que esta es la misma línea del ensayo de Marcuse “Filosofía y 

teoría crítica”, aunque en este último tú encuentras una conexión interesante 

entre la tradición filosófica y la teoría crítica (algo que quizá no es explícito en 

Horkheimer) que es una crítica y reclamo a las posiciones positivistas del mar-

xismo de finales del siglo XIX y principios del XX. ¿Crees que se puede encon-

trar un núcleo común entre ambas perspectivas o en qué elementos difieren los 

trabajos mencionados de Horkheimer y Marcuse? 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 482 - 

 

JMRC: Se puede sostener que entre Horkheimer y Marcuse hay diferencias en cuan-

to a estilo de pensamiento y estilo literario, es decir, qué tipo de textos redactaron 

cada uno de ellos. Si Horkheimer puede estar influido por formas estilísticas más 

próximas al ensayismo y al modernismo literario, que rehúyen la forma de exposi-

ción características del tratado teórico o filosófico tradicional (y sería el mismo caso 

de Adorno), en Marcuse encontramos un estilo de pensamiento y de redacción que 

pone el acento en la claridad expositiva y la precisión conceptual, en la expresión 

directa de argumentos y en la estructuración ordenada del discurso, que le dan un 

tono quizá más acorde al ámbito académico tradicional. Una diferencia adicional 

entre ambos pensadores se da posiblemente en su formación filosófica. Marcuse tiene 

unos conocimientos muy competentes en historia de la filosofía, que había adquirido 

en Friburgo, abarcando desde Platón, Kant, Hegel y Husserl, tal como lo pone de 

manifiesto su artículo sobre el concepto de esencia. 

Más allá de estas posibles diferencias estilísticas o en cuanto a competencias, 

pienso que el artículo “Filosofía y teoría crítica” es perfectamente coherente con lo 

que Horkheimer está desarrollando en términos teóricos en aquellos años. La defini-

ción de lo que es la teoría crítica y su fundamentación filosófica y normativa es la 

labor que están realizando entre los dos, en el marco de un trabajo en común. Así 

que no veo discrepancias o diferencias entre las aportaciones de cada uno de ellos. 

Tengamos en cuenta que Marcuse es en estos momentos un colaborador de 

Horkheimer, del director del Institut für Sozialforschung, que tenía un papel decisi-

vo en la determinación de las líneas de investigación del Institut, también en el ám-

bito de la filosofía. 

 

LSM: Ya en tu comentario a este último ensayo de Marcuse, dices que en su pen-

samiento existe una clara insistencia en las condiciones de posibilidad de la feli-

cidad para los seres humanos. Algo que también está puesto en discusión en el 

trabajo del autor sobre el hedonismo. ¿El desarrollo teórico que hace el berlinés 

en este último texto cumple con estas mismas expectativas? ¿Consideras que lo 

que allí se plantea tiene conexión con la sugerencia de una “pacificación de la 

existencia”, asunto del que posteriormente hablará Marcuse y que tú mismo vin-

culas al comentario marcuseano sobre la tecnología moderna? 

 

JMRC: Entiendo que el acento que Marcuse pone en estos textos en la felicidad de 

los seres humanos está relacionado con la concepción que Horkheimer asumía del 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 483 - 

 

materialismo. En Horkheimer el materialismo no es una teoría de la realidad como 

materia, no es una metafísica (o una ontología, si se quiere) que sostiene que lo real 

o el ser es materia. El materialismo tiene en Horkheimer un carácter fundamental-

mente moral. El materialismo constata que la posibilidad de autorrealización huma-

na está definida por las condiciones materiales de vida de los individuos. Sostiene 

que la realización del ser humano tiene como base la consecución de una felicidad y 

de un bienestar materiales, es decir, la satisfacción de las necesidades fundamentales. 

Y, finalmente, el materialismo, impulsado por la preocupación por la felicidad de los 

seres humanos, aboga por el establecimiento de las condiciones materiales de vida 

que hagan posible tal felicidad. Yo diría que este es el marco en el que se mueve 

Marcuse y que comparte por completo. Su análisis de la tecnología moderna es reali-

zado también desde estos parámetros, valorando si la tecnología colabora o no en su 

forma actual en el establecimiento de las condiciones que hacen posible la felicidad 

material de los individuos. La tesis de Marcuse aquí es que la tecnología actual no 

está orientada al establecimiento de estas condiciones, pues está gobernada por el 

principio de la eficacia y está coordinada con los grandes intereses económicos pri-

vados y con el interés en la generación de control y disciplinamiento de los indivi-

duos. Pero, a pesar de ello, Marcuse constata en la tecnología, tal como existe, una 

tendencia larvada en una dirección que es realizable precisamente a partir de los 

logros alcanzados por el propio desarrollo tecnológico: la reducción de la jornada de 

trabajo, de la escasez y de la competencia entre los individuos. Esta es la utopía ins-

crita en el desarrollo tecnológico en marcha, tal como se está implementando en los 

países desarrollados. Y es muy significativo que Marcuse planteara esta tesis antes de 

leer los famosos pasajes de los Grundrisse de Marx sobre la automatización de los 

procesos de trabajo, que luego referiría tan positivamente en El hombre unidimen-
sional. 

Estoy tentado de sostener que Marcuse efectúa un análisis dialéctico de la tecno-

logía moderna, que pone de manifiesto las tendencias y posibilidades inscritas en ella 

de cara a la realización de la felicidad humana, que emergen a pesar de su configura-

ción histórica como tecnología generadora de dominación y control. 

 

LSM: ¿Crees que el asunto de las necesidades, que está vinculado a las posibili-

dades de la felicidad a través de la libertad, encuentra el criterio para su análisis 

desde un enfoque materialista? ¿El reclamo de Benjamin según el cual el mate-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 484 - 

 

rialista histórico debe luchar por las cosas toscas, sin las cuales no hay cosas finas 

y espirituales, puede relacionarse con la idea que Marcuse tiene de la felicidad? 

 

JMRC: Hay que tener en cuenta que todos estos pensadores, Benjamin, Horkheimer, 

Marcuse, Adorno, se entienden a sí mismos como pensadores materialistas, compar-

ten un marco de pensamiento materialista. Pero el materialismo de cada uno de ellos 

quizá está modulado de manera diferencial. Pienso que el análisis del hedonismo que 

realiza Marcuse se inscribe en el marco teórico definido por el materialismo de 

Horkheimer (es decir, el materialismo como teoría moral impulsada por un interés 

en la realización de la felicidad material de los seres humanos). En Benjamin el ma-

terialismo estaría más vinculado a Marx, a la concepción materialista de la historia 

expuesta sobre todo en la primera parte de La ideología alemana y en el primer capí-

tulo del Manifiesto comunista. Una concepción tal aparece plasmada en el famoso 

poema de B. Brecht sobre las preguntas de un obrero ante un libro de historia (Bre-

cht, 1988: 91-92). Creo que estaríamos ante modulaciones diferentes del materia-

lismo, una con una impronta más moral y la otra más orientada a la comprensión de 

la historia, de lo hasta ahora invisibilizado y olvidado en las formas predominante de 

historiografía. 

 

LSM: Una lectura superficial de la obra de Marcuse podría conducir a la inter-

pretación errónea respecto de una condena absoluta de la tecnología. Sin em-

bargo, su crítica a la tecnología se enmarca en el contexto capitalista, por lo cual 

es claro que se trata más de una superación y cualificación más que de un recha-

zo tajante del desarrollo tecnológico. Hoy, más que nunca, nos encontramos en 

un estadio histórico donde la vida digital absorbe muchas de nuestras expectati-

vas sociales. Teniendo esto en cuenta, ¿qué elementos de la crítica de Marcuse a 

la tecnología moderna podrían mantener su vigencia en medio de nuestro propio 

tiempo histórico? 

 

JMRC: Estoy por completo de acuerdo contigo: la crítica de Marcuse a la tecnología 

moderna no implica un rechazo total a la técnica y un llamado a retornar a alguna 

forma de etapa pretecnológica como modo de alcanzar la liberación. La impronta 

marxiana de Marcuse le impide este tipo de gestos antimodernos. 

En todo caso, no hay que perder de vista que el horizonte en el que se mueven las 

consideraciones de Marcuse sobre la técnica y la tecnología, también en El hombre 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 485 - 

 

unidimensional, está definido por la constatación de la necesidad de un cambio pro-

fundo de las relaciones socio-económicas. Sólo un cambio tal haría factible la reali-

zación de las posibilidades o meta inscrita en la racionalidad tecnológica (considero 

que este es también el posicionamiento de Adorno). 

Entonces, respecto a la situación actual del desarrollo tecnológico, Marcuse po-

dría seguir sosteniendo que la tecnología, como ensamble del desarrollo técnico con 

las relaciones de producción, con los intereses económicos y políticos dominantes y 

con la racionalidad de la eficacia, forma parte de un proyecto de dominación históri-

ca (de clase). Sí, pero, al mismo tiempo, aparece como habiendo establecido condi-

ciones, como conteniendo virtualidades, que, en un marco socio-económico trans-

formado, profundamente transformado, colaboraría en el establecimiento de las 

condiciones materiales de la vida buena, lograda, de todos.  

La situación aporética a la que se enfrenta Marcuse en El hombre unidimensional 
es la constatación de que, a pesar de que las posibilidades de un establecimiento de 

las condiciones de la vida buena para todos están ya contenidas en el desarrollo tec-

nológico y civilizatorio alcanzado, no puede encontrarse la fuerza social que lleve a 

cabo la transformación de las relaciones socio-económicas que permita realizar tales 

posibilidades y, lo que resulta aún más problemático, que desee una transformación 

tal. De ahí la impronta profundamente pesimista de esa obra, publicada significati-

vamente en plena sociedad opulenta, antes de las crisis que afectarían a las socieda-

des desarrolladas en los años 70, la crisis del Estado del bienestar, es decir, antes de 

la irrupción del neoliberalismo. 

 

LSM: ¿Podrías definir las premisas fundamentales de lo que has catalogado como 

la “fuerza de interpelación” de los textos marcuseanos? 

 

JMRC: Los textos de Marcuse editados en el volumen fueron redactados en un mo-

mento histórico específico, muy singular, marcado por el avance imparable, por el 

triunfo en países muy importantes, del fascismo y el nacionalsocialismo. Esta vincu-

lación a un contexto histórico específico ha sido utilizada por toda una serie de in-

térpretes (pienso sobre todo en Helmut Dubiel) para historizar las tesis de Marcuse, 

Horkheimer y Adorno (pensemos en cómo ha sido leída desde tal perspectiva Dia-
léctica de la Ilustración) y relativizar su validez, restringiéndola a un contexto histó-

rico pasado irreversiblemente (Dubiel, 2000). Desde esta perspectiva historizadora, 

sus planteamientos ya no tienen mucho que decirnos, pues están ligados a un hori-



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 486 - 

 

zonte histórico que no es el nuestro. Desde mi punto de vista, la situación que vivi-

mos en las últimas décadas permite invertir esta interpretación, aun conservando su 

tesis central. Pues la vinculación de estos textos (me limito a los textos de Marcuse 

de los que estamos tratando) a su contexto (el contexto de 1934-1941) es lo que 

precisamente les devuelve su potencia teórica y política en nuestro presente. Dado el 

contexto que estamos viviendo, estos textos hablan con más fuerza, con más énfasis, 

ostentan de manera renovada su pretensión de verdad. 

 

LSM: Para cerrar, quisiera saber si la declaración que haces hacia el final de tu 

estudio introductorio de este nuevo conjunto de traducciones mantiene su tono 

definitorio: has declarado que con este nuevo esfuerzo editorial concluye tu tra-

bajo como traductor de la obra de Herbert Marcuse. Aún se conservan algunos 

textos de juventud de Marcuse que serían materiales valiosos en lengua castella-

na. ¿Qué piensas al respecto? 

 

JMRC: Es cierto, queda por traducir por ejemplo la tesis doctoral de Marcuse, el 

extenso material titulado Der deutsche Künstlerroman. También sería interesante 

realizar una revisión de la traducción y una nueva edición del importante libro sobre 

la teoría de la historicidad de Hegel, tal como acaba de hacer la editorial Ariel con 

Eros y civilización. Y sería necesario hacer por fin una edición de Razón y revolución 

que incluya el prólogo de Marcuse (breve pero importante) de la edición original 

norteamericana de 1941. Estas y otras tareas pendientes respecto a la traducción y 

edición de la obra de Marcuse que nos podamos plantear las pueden y quizá deben 

hacer investigadores jóvenes (al menos más jóvenes que yo), de manera que se cons-

tituya una genuina labor colectiva, no centrada en las aportaciones de un individuo 

particular. Sería muy positivo el trabajo conjunto de un equipo de investigadores 

orientado a la traducción y edición rigurosa de unos textos que los pongan a disposi-

ción de una labor de discusión y reflexión teórica y política, también colectiva, que 

resulta a todas luces necesaria. 

 

REFERENCIAS 

BRECHT, Bertolt (1968): Poemas y canciones, Madrid: Alianza Editorial. 
BROWN, Wendy (2020): En las ruinas del neoliberalismo. El ascenso de las políti-

cas antidemocráticas en Occidente, Madrid: Traficantes de Sueños y Futuro An-
terior / Tinta Limón. 



 

MARCUSE Y LA TEORÍA CRÍTICA EN NUEVA YORK                                                         INTERVENCIÓN 
 
[Pp 469-487]                                                                        LEANDRO SÁNCHEZ MARÍN - JOSÉ MANUEL ROMERO CUEVAS 

  
 

 
- 487 - 

 

DUBIEL, Helmut (2000): La teoría crítica: ayer y hoy, Madrid: Plaza y Valdés Edito-
res. 

HABERMAS, Jürgen (1989): Teoría de la acción comunicativa: complementos y 
estudios previos, Madrid: Cátedra. 

MARCUSE, Herbert (1971): La agresividad en la sociedad industrial avanzada, Ma-
drid: Alianza Editorial. 

MARCUSE, Herbert (2010): H. Marcuse y los orígenes de la teoría crítica, Madrid: 
Plaza y Valdés Editores. 

MARCUSE, Herbert (2011): Entre hermenéutica y teoría crítica. Artículos 1929-
1931, Barcelona: Herder. 

MARCUSE, Herbert (2016): Sobre Marx y Heidegger. Escritos filosóficos (1932-
1933), Madrid: Biblioteca Nueva. 

MARCUSE, Herbert (2019a): Entre fenomenología y marxismo. Escritos filosóficos 
1928-1933, Antioquía: Editorial Universidad de Antioquia. 

MARCUSE, Herbert (2019b): Escritos sobre dialéctica y marxismo, Medellín: En-
negativo Ediciones. 

MARCUSE, Herbert (2025): La teoría crítica en la era del nacionalsocialismo. En-
sayos (1934-1941), Madrid: Trotta. 

 


