
- 261 -

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO 
E DESEJOS 

Marcuse, Aesthetics, Imagination, and Desires 

IMACULADA KANGUSSU* 

kangussu@ufo.edu.br 

Fecha de recepción: 15/8/2025 
Fecha de aceptación: 29/11/2025 

RESUMO 

Porque a forma como a sociedade se reproduz na consciência está localizada na 
imaginação e nos desejos de seus membros, e percebendo a penetração das nor-
mas e valores sociais na estrutura pulsional dos indivíduos, veremos (1) como 
Marcuse relaciona o movimento de emancipação sociopolítica com transforma-
ções na percepção mutilada, e (2) o lugar da dimensão estética nas formas de 
percepção, considerando a polissemia do termo derivado da aisthesis: referente 
ao sensível, aos sentidos, à beleza e à arte. Marcuse enfatiza o papel ativo dos 
sentidos na produção da matriz de inteligibilidade por meio da qual experimen-
tamos, interpretamos e ordenamos o mundo da vida. Focamos nas reflexões 
formuladas a partir da década de 1960, quando Marcuse percebe, no Zeitgeist, 
uma “nova sensibilidade” capaz de contrapor-se à experiência dos sentidos con-
dicionada e contida pela racionalidade instrumentalizada. Consideramos neste 
artigo que a nova sensibilidade pode conduzir a uma “mudança de paradigma”, 
capaz de colocar em xeque a própria determinação do real em curso. Para con-
cluir, mostraremos a defesa radical da permanência da arte, como fenômeno 
transformador da percepção sensível, conforme esta aparece em sua última obra. 
Sua alienação da realidade permite à obra de arte expressar tanto uma recusa ao 
dado quanto a experiência de situações distintas. 

Palabras clave: Nova sensibilidade, mudança de paradigma, intuição sensível, 
determinação da realidade. 

ABSTRACT 

Because the way society reproduces itself in consciousness is located in the im-
agination and desires of its members, and perceiving the penetration of social 
norms and values into the instinctual structure of individuals, we will examine 
(1) how Marcuse relates the movement of socio-political emancipation to
transformations in mutilated perception, and (2) the place of the aesthetic di-

* Universidade Federal de Ouro Preto.

mailto:kangussu@ufo.edu.br


 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 262 - 

 

mension in forms of perception, considering the polysemy of the term derived 
from aisthesis: referring to the sensible, to the senses, to beauty, and to art. 
Marcuse emphasizes the active role of the senses in producing the matrix of in-
telligibility through which we experience, interpret, and order the lifeworld. 
We focus on reflections formulated from the 1960s onward, when Marcuse per-
ceives, in the Zeitgeist, a “new sensibility” capable of opposing the experience 
of the senses as conditioned and contained by instrumentalized rationality. In 
this article, we consider that the new sensibility can lead to a “paradigm shift” 
capable of calling into question the very ongoing determination of the real. To 
conclude, we will show Marcuse’s radical defense of the permanence of art as a 
phenomenon that transforms sensible perception, as it appears in his last work. 
Its alienation from reality allows the work of art to express both a refusal of the 
given and the experience of distinct situations. 

Key words: new sensibility, paradigm shift, sensuous intuition, determination of 
reality. 

 

1  A NOVA SENSIBILIDADE E A MUDANÇA DE PARADIGMA 

Marcuse escreveu sobre arte por seis décadas: da tese de doutorado, Der Deutsche 
Künstlerroman (1922), à última obra, Die Permanenz der Kunst (1977), por ele revi-

sada e traduzida para o inglês com Erica Sherover, publicada como The Aesthetic 
Dimension (1978). As muitas transformações pelas quais passam suas reflexões são 

sintetizadas por Joan Alway na seguinte passagem: 

“Em Eros and Civilization, as funções utópicas e subversivas da arte são enfatiza-

das, enquanto em One-dimensional Man seu papel conservador, afirmativo é sa-

lientado (apesar de também se apelar às qualidades subversivas da arte). As quali-

dades subversivas da arte são novamente ressaltadas em An Essay on Liberation, 

mas aí, celebrando a politização da arte e destacando a importância da revolução 

cultural, Marcuse inclui que as tensões entre arte e realidade, entre arte e política, 

podem ser abolidas. Ele recua desta posição em Counterrevolution and Revolt e 

em The Aesthetic Dimension, onde sustenta que a arte deve sempre estar a al-

guma distância da realidade, que ela precisa permanecer alienada se quiser ser ar-

te.” (Alway, 1995: 154-155). 

Em Eros e civilização, Marcuse salienta que as conquistas técnico-científicas já 

existentes permitem a construção de uma sociedade emancipada da penúria – não 

fosse a má distribuição (ainda e crescente) em curso.1 A partir dessas conquistas, os 

vínculos entre indivíduos e estrutura social podem ser menos repressivos se, e apenas 

 
1 Já na década de 1960, comentando Marcuse, Agnes Guillou considera “a possibilidade de uma civili-
zação não-repressiva estar ligada à realização de uma base material que elimine a penúria. Mas o de-
senvolvimento material não engendra automaticamente a transformação da vida humana no sentido 
da liberdade.” (Guillou, 1969: 18). 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 263 - 

 

se, as conquistas alcançadas forem distribuídas com justiça. Quer dizer, as condições 

objetivas estão presentes, faltam as subjetivas, o então chamado “sujeito histórico”. 

Liberados do serviço à exploração do outro e da natureza (considerada “outro”), os 

avanços técnico-científicos podem ser mobilizados para eliminar globalmente a mi-

séria. Mas essa mudança só é possível se a consciência das possibilidades de liberta-

ção transformar-se em desejo, isto é, em força pulsional capaz de dirigir razão e ima-

ginação para esse alvo. Em outras palavras, ainda que existam as possibilidades obje-

tivas, não é possível conceber a emancipação social onde não haja a necessidade 

subjetiva de emancipar-se. A liberdade precisa tornar-se necessidade. A consciência 

da necessidade de liberdade, no interior do sujeito, produz uma “nova sensibilidade”. 

A proposta “nova sensibilidade”, nas palavras de Marcuse, “expressa a ascensão das 

pulsões de vida sobre a agressividade e a culpa, e alimentaria, em uma escala social, a 

necessidade vital de abolir a injustiça e a miséria e modelaria a evolução seguinte do 

‘padrão de vida’” (Marcuse, 1969: 23-24). Na década seguinte, em Counterrevoluti-
on and Revolt, Marcuse continua: “A nova sensibilidade é o meio no qual a mudan-

ça social se converte em necessidade individual, é a mediação entre a prática política 

de ‘transformar o mundo’ e o impulso de libertação pessoal” (Marcuse, 1972: 59). 

A nova sensibilidade implica racionalidade – voltada à vida e não apenas ins-

trumentalizada para o lucro – no planejamento do trabalho, das formas e distribui-

ção do produzido. A nova sensibilidade, conforme tematizada por Marcuse, propõe 

uma nova concepção do real, “uma mudança de paradigma”, pode-se dizer, mesmo 

sem recorrer a essa expressão. Pensamos poder iluminar essa proposta de Marcuse 

com a teoria da transformação de paradigmas, desenvolvida por Thomas Kuhn.  

De acordo com Kuhn, a mudança de paradigma sempre provoca uma revolução – 

a palavra parecia estar no ar na década de 1960! – na ciência. Sua discutida obra 

sobre A Estrutura das Revoluções Científicas (1962) desenvolve a ideia de que 

mesmo a aparentemente mais objetiva das observações científicas é conduzida e 

orientada por um paradigma carregado de valores, modelos ontológicos, regras me-

todológicas, teóricas e instrumentais, e de “um elemento aparentemente arbitrário, 

composto de acidentes pessoais e históricos”, quer dizer, de “um ingrediente forma-

dor das crenças esposadas por uma comunidade científica” (Kuhn, 1970: 4). A cren-

ça em paradigmas compartilhados cria uma rede conceitual considerada verdadeira: 

as normas derivam de paradigmas, e estes “podem dirigir a pesquisa mesmo na au-

sência de regras” (Kuhn, 1970: 42).  

Há uma prioridade (cronológica e ontológica) dos paradigmas. Por isso, uma ob-

servação que contradiga o paradigma adotado, um fenômeno para o qual o paradig-



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 264 - 

 

ma não preparara o observador, ou qualquer outra “anomalia”, provocam uma crise 

nas formas de compreensão. Em um primeiro momento, há resistência, pois cientis-

tas, “embora possam começar a perder sua fé e a considerar outras alternativas, não 

renunciam ao paradigma que os conduziu à crise” (Kuhn, 1970: 77). A comunidade 

busca, inicialmente, explicações ad hoc. Apenas as anomalias marcadas com a recu-

sa obstinada a serem assimiladas aos paradigmas existentes darão origem a novas 

teorias, a uma pesquisa extra-ordinária, em direção a uma nova visão de mundo. A 

necessidade de adotar um novo paradigma, o movimento de mudança – aqui suma-

riamente resumido – revela diversos problemas presentes nas teorias tradicionais (e 

não apenas nas científicas), porque deixa clara a inexistência de qualquer argumen-

to forte o suficiente para explicar a eleição de um paradigma: paradigmas revelam-se 

incomensuráveis. Mudar de paradigma é como mudar as formas de vida, é alterar a 

percepção do sistema como um todo, pondera Kuhn, é como uma “conversão religi-

osa”, uma “troca gestáltica”, “um deslocamento da rede conceitual através da qual se 

vê o mundo” (Kuhn, 1970: 102). 

Ao chamar de “revolução” a mudança de paradigma, Kuhn indica ter percebido, 

diante das essenciais diferenças que separam ciência e política, algumas analogias 

que justificam a metáfora. 

“As revoluções políticas são inauguradas por um sentimento crescente, com fre-

qüência restrito a um segmento da comunidade política, de que as instituições 

existentes deixaram de responder adequadamente aos problemas postos por um 

meio que elas, em parte, criaram. De forma muito semelhante, as revoluções ci-

entíficas são inauguradas por um sentimento crescente, também seguidamente 

restrito a uma pequena subdivisão da comunidade científica, de que um paradig-

ma existente deixou de funcionar adequadamente.” (Kuhn, 1970: 92). 

O “sentimento” de que o paradigma é defeituoso é pré-requisito para a crise, tan-

to no desenvolvimento político como no científico. Além desse aspecto genético, o 

paralelismo pode ser percebido em um segundo aspecto, relacionado às mudanças 

visadas pelas revoluções: o êxito destas requer o abandono de um conjunto de cren-

ças em favor de outro. Há um terceiro aspecto analógico em relação à escolha, por-

que tanto em ciência como em política, “a escolha entre paradigmas em competição 

demonstra ser uma escolha entre modos incompatíveis de vida comunitária” (Kuhn, 

1970: 94). Para se escolher um paradigma, “não existe critério superior ao consen-

timento da comunidade relevante”; daí a necessidade de se recorrer às “técnicas de 

argumentação persuasiva” (ibidem). A acusação que vai pesar sobre essa tentativa 

de Kuhn de incluir visadas históricas e ligadas à imaginação na visão geral da ciên-



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 265 - 

 

cia – abandonando qualquer critério absoluto de cientificidade – é a de relativista. 

Também sobre Marcuse pesa tal acusação, vinda, sobretudo de Karl Popper (1980) e 

Alasdair MacIntyre (1970). 

Em vez de responder passo a passo às acusações destes grandes pensadores, prefe-

rimos salientar que, se Kuhn ousa atravessar as diferenças entre o domínio das ciên-

cias chamadas “exatas” e das ciências sociais, correndo o risco de ser taxado de “re-

lativista”, podemos talvez fazer o mesmo entre estas últimas e a dimensão estética, 

especificamente entre política e arte, recorrendo às palavras de Sócrates, no Livro 

III (424c) da República: “deve-se ter cuidado com a mudança para um novo gênero 

musical, que pode pôr tudo em risco. É que nunca se abalam os gêneros musicais 

sem abalar as mais altas leis da cidade” (Platão, 1987: 169). 

 

2  A NOVA SENSIBILIDADE E A DIMENSÃO ESTÉTICA 

 

Em An Essay on Liberation, Marcuse percebe como uma nova sensibilidade pode 

colocar em crise a determinação simbólica do real – em outras palavras, o paradigma 

em curso – “e, portanto, a Forma da sociedade mesma” (Marcuse, 1969: 25). A nova 

sensibilidade nega o Establishment, sua moral e cultura; e afirma uma sociedade ca-

paz de abolir penúria e miséria. A nova sensibilidade visa um ethos estético. Nas 

palavras de Marcuse, “a busca pela beleza é simplesmente uma parte essencial da 

sensibilidade humana” (Marcuse & Kearney, 1977: 83).  

“O termo “estética”, em sua dupla conotação de “pertencente aos sentidos” e 

“pertencente à arte”, pode servir para designar a qualidade do processo produtivo 

e criativo em um espaço de liberdade. A técnica, assumindo a feição de arte, tra-

duziria a sensibilidade subjetiva em forma objetiva, em realidade. [...] A estética 

como a Forma possível de uma sociedade livre aparece no estágio de desenvol-

vimento em que as fontes intelectuais e materiais para a conquista da escassez es-

tão disponíveis.” (Marcuse, 1969: 24-5).2 

Em Counterrevolution and Revolt, Marcuse observa como a nova sensibilidade 

muda o “estilo” da oposição e transforma as relações entre seres humanos e natureza 

(interna e externa): não como um “retorno a um estágio pré-tecnológico, e sim um 

avanço no uso das realizações da civilização tecnológica para libertar o ser humano 

e a natureza do abuso destrutivo da ciência e da tecnologia a serviço da exploração” 

(Marcuse, 1972: 60). Libertar a humanidade e a natureza significa recuperar “as 

 
2 Para Marcuse, a arte seria “não apenas une promesse de bonheur, como para Stendhal, mas uma 
‘promessa de libertação’” (Brantlinger, 1983: 230). 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 266 - 

 

forças estimulantes da vida, as qualidades estéticas de ordem sensual que são estra-

nhas a uma vida desperdiçada em intermináveis desempenhos competitivos; elas 

sugerem novas qualidades de liberdade” (Marcuse, 1972: 60-1). O filósofo insiste na 

necessidade de ruptura com a experiência mutilada do mundo:  

“Condicionada e “contida” pela racionalidade do sistema estabelecido, a experi-

ência dos sentidos tende a “imunizar” o homem contra a experiência insólita das 

possibilidades de liberdade humana. O desenvolvimento de uma sensibilidade 

radical e não-conformista assume uma importância política vital, em vista da ex-

tensão sem precedentes do controle social, aperfeiçoado pelo capitalismo avan-

çado – um controle que alcança os profundos níveis instintivos e fisiológicos da 

existência.” (Marcuse 1972: 62-3). 

Em Reason and Revolution (1941), Marcuse já observara que “a forma na qual o 

mundo é dado e organizado pode contradizer seu conteúdo, quer dizer, as potencia-

lidades inerentes aos homens e às coisas podem requerer a dissolução das formas 

dadas” (Marcuse, 1992: 131). Acreditando em uma racionalidade inscrita na natu-

reza humana a ser realizada, o filósofo realça o papel ativo dos sentidos na confor-

mação da razão, “na forma dada às categorias em que o mundo é ordenado, experi-

mentado, transformado” (Marcuse, 1972: 63). As formas sociais não são entidades 

reificadas, e sim produtos humanos – determinantes nos modos pelos quais os indi-

víduos se relacionam consigo, entre si e com a natureza. Ativados, os sentidos po-

dem se libertar das formas mutiladas de experiência. Marcuse salienta que,  

“existem forças na natureza que foram distorcidas e suprimidas – forças que pode-

riam apoiar e incentivar a libertação do homem. Essa capacidade da natureza po-

de ser chamada ‘acaso’ ou ‘liberdade cega’ e pode conferir uma significação ao es-

forço humano para redimir esta cegueira – nas palavras de Adorno: ‘ajudar a na-

tureza a abrir os olhos’, ajudá-la ‘na pobre Terra a tornar-se aquilo que talvez gos-

tasse de ser’.” (Marcuse, 1972: 69). 

O requisito primário para a capacidade de os sentidos experimentarem o que não 

é imediatamente dado é a transcendência da liberdade para além das formas dadas. 

A faculdade de transcender converte a liberdade em um conceito regulador da ra-

zão, que pode guiar as transformações do real de acordo com suas potencialidades. A 

liberdade – potência que transcende as condições históricas concretas – se enraíza 

nos impulsos primários, considera Marcuse. E a redefinição da sensibilidade como 

ação – dos sentidos como base da constituição epistemológica do real e, portanto, 

também de sua transformação – dessublima a idéia de liberdade.  



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 267 - 

 

“A liberdade humana está enraizada na sensibilidade humana: os sentidos não só 

“recebem” o que lhes é dado, na forma em que se lhes aparece, eles não “dele-

gam” a transformação do dado à outra faculdade (o entendimento); antes, eles 

descobrem ou podem descobrir por si mesmos, em sua “prática”, novas (mais gra-

tificantes) possibilidades e capacidades, formas e qualidades das coisas, e podem 

instigar e guiar efetivação. A emancipação dos sentidos transformaria a liberdade 

no que ela ainda não é: em uma necessidade sensória [sensuous], em um objetivo 

dos Instintos de Vida (Eros).” (Marcuse, 1972: 71). 

Com a sensibilidade embotada, a percepção mutilada e a imaginação encolhida, 

a humanidade fica presa ao paradigma dominante, “e nenhuma persuasão, nenhuma 

teoria, nenhuma argumentação, pode romper essa prisão, a menos que a sensibilida-
de fixa e petrificada dos indivíduos seja ‘dissolvida’, aberta para uma nova dimensão 
da história” (Marcuse, 1972: 71-72). A libertação individual dos sentidos aparece 

assim como fundamento da emancipação social. Diante da pergunta de “como pode 

a sensibilidade humana, que é um principium indivituationis, gerar também um 

princípio universalizante?” (Marcuse, 1972: 72), Marcuse tem em vista o fato de os 

elos do coletivo serem formados pela adesão dos sujeitos à forma do sentido compar-

tilhada (ao paradigma adotado, se quisermos). A sociedade é reproduzida tanto na 

consciência, no intelecto, como também nos sentidos. A transformação dos sentidos 

experimentada na interioridade toma formas exteriores em manifestações fenomê-

nicas. À libertação da sensibilidade e da sensualidade humanas corresponde eman-

cipação da consciência, quando esta percebe sua presente servitude.  

“As relações que eu indico como essenciais para uma mudança qualitativa são 

certamente ‘estéticas’, mas não utópicas” (Marcuse & Kearney, 1977: 84). A forma 

estética como forma possível da sociedade aflora quando o nível da produção – ma-

terial e intelectual – permite que se resolva o problema da escassez em escala global. 

Se esta persiste, é devida a má distribuição dos bens produzidos. Alcançado esse 

nível, a repressão, até então necessária, torna-se mais-repressão, e os valores da anti-

ga alta-cultura – as verdades estéticas – podem se dar ao luxo de “descer” à matéria e 

atacar o esprit de sérieux, observa Marcuse. A arte pode ser “dessublimada”. Nos 

anos 60 do século XX, ao combater o rigor mortis, a pulsão de vida exibiu suas ar-

mas: “mini-saia contra o apparatchiks, rock ’n’ roll contra o Realismo Socialista” 

(Marcuse, 1969: 26). Marcuse endossa as revoltas estudantis desta época, rebeliões 

antiautoritárias, a partir de um ponto clássico para a estética: a união de imaginação 

e razão através da beleza – cujo caráter objetivo e ontológico, ou “valor biológico”, 

está em apresentar a Forma que aponta para a perfeição. A dimensão estética pode 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 268 - 

 

ser a medida para uma sociedade livre e sua forma radical, a harmonia entre sentidos 

e razão, fica evidente quando expressa em larga escala. 

“Um universo de relações humanas não mais mediado pelo mercado, não mais 

baseado na exploração competitiva ou no terror, demanda uma sensibilidade 

livre das satisfações repressivas das sociedades não-livres; uma sensibilidade 

receptiva a formas e modos de realidade que tenham sido projetados apenas 

pela imaginação estética. Pois as necessidades estéticas têm seu próprio con-

teúdo social: elas são clamores do organismo, mente e corpo humanos para 

uma dimensão de completude [fulfillment], que só pode ser criada na luta con-

tra as instituições que, com seu simples funcionamento, desmentem e violam 

esses clamores.” (Marcuse, 1969: 27).3 

De acordo com Marcuse, a moral estética insiste na pulsão biológica por li-

berdade e na incapacidade física de tolerar qualquer repressão salvo as requeridas 

para a manutenção da vida. 

 

3  IMAGINAÇÃO: INTERSECÇÃO ENTRE AISTHESIS E LOGOS 

 

Com o propósito de integrar a sensibilidade à dimensão racional, Marcuse recorda 

que, na Terceira Crítica, Kant “obliterou as fronteiras entre sensibilidade e imagi-

nação, ele reconheceu a extensão na qual os sentidos são ‘produtivos’, criativos – 

extensão na qual eles têm uma parte na produção das imagens de liberdade” (Mar-

cuse, 1969: 28). Em Kant, primeiro filósofo autodenominado crítico, são os sentidos 

que fornecem à imaginação o material da experiência, a partir do qual ela cria o 

conhecimento ao submeter os fenômenos experimentados pela sensibilidade às ca-

tegorias do entendimento (e vice-versa). Conhecer significa ligar a dimensão sensí-

vel à intelectual. No vocabulário kantiano, ligar fenômenos a conceitos (e vice-

versa). 

“Nenhuma destas qualidades tem primazia sobre a outra. Sem a sensibilidade, 

nenhum objeto nos seria dado: sem o entendimento, nenhum seria pensado. 

Pensamentos sem conteúdo são vazios, intuições sem conceito são cegas. Pelo 

que é tão necessário tornar sensíveis os conceitos como tornar compreensíveis as 

intuições.” (Kant, 1994: 89). 

 
3 Para Marcuse, “toda revolução autêntica é cultural porque renova, antes de tudo, o princípio de 
realidade e a ordem das necessidades” (Vachet, 1986: 213). Marcuse apresenta a possibilidade da 
“construção de uma cultura, compartilhada pelo mais alto humanismo e pelos valores criativos, em 
massa, em escala global mesmo.” (Brantlinger, 1983: 294). 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 269 - 

 

Para Kant, a separação entre sujeito e objeto reflete-se na dicotomia entre sensi-

bilidade e entendimento. O mundo exterior é outro em relação à liberdade interior: 

nenhuma subjetividade autônoma pode quebrar as leis da natureza e, por outro lado, 

nenhum dado empírico é capaz de dominar a liberdade subjetiva. É preciso então 

criar uma matriz de inteligibilidade capaz de unir indivíduo e mundo. A constitui-

ção da matriz de inteligibilidade permanece obscura na filosofia kantiana. Trata-se 

de um esquema operado pela imaginação, assim percebida como faculdade capaz de 

conhecer, isto é, de fazer conexões entre o que é dado à sensibilidade e os conceitos 

do entendimento, criando imagens abstratas dos fenômenos sensíveis e aplicando a 

estes os conceitos do entendimento. A imaginação opera um esquema mediador 

entre fenômenos e conceitos, que é “por um lado, intelectual e, por outro, sensível” 

(Kant, 1994: 182). Como a imaginação opera permanece um mistério; nem mesmo 

Kant consegue explicar como funciona o esquema de ligar sensibilidade e entendi-

mento: “é uma arte oculta nas profundezas da alma humana, cujo segredo de funci-

onamento dificilmente poderemos alguma vez arrancar à natureza e pôr a descober-

to perante os nossos olhos” (Kant, 1994: 184). 

Na interpretação de Strawson, a imaginação já está presente na própria percep-

ção sensível: Strawson inventa o intraduzível conceito de point of viewishing (pon-

to de vista desejante), juntando, em uma palavra-valise, o sentido da visão, o olhar 

(view), com o ato de desejar (wishing), para nomear os modos de ver os fenômenos 

que, nesse caso, já seriam percebidos através do filtro dos desejos internos dos sujei-

tos.4 

Além das formas de desejo intrometidas entre o olho e o objeto, a liberdade da 

imaginação é ainda constrangida tanto pela sensibilidade, que constitui o mundo 

objetivo a ser por ela transcendido, quanto pela faculdade da razão, que ajuíza o 

percebido. “As mais desafiadoras imagens de um novo mundo, de novos modos de 

vida, ainda são guiadas por conceitos e por uma lógica elaborada no desenvolvimen-

to do pensamento, transmitido de geração a geração” (Marcuse, 1969: 29). A histó-

ria está presente na atividade da imaginação, “pois o mundo dos sentidos é um 

mundo histórico, e a razão é o assenhoramento [mastery] conceitual e a interpreta-

ção do mundo histórico”, afirma Marcuse, de modo que, “entre as determinações da 

razão instrumental, de um lado, e um sentido de experiência mutilado pela realiza-

ção dessa razão, de outro, o poder da imaginação é aprisionado.” (Marcuse, 1969: 

29). Também a organização que modelou sensibilidade e razão limita a liberdade da 

imaginação: ela tem um papel controlado nas ciências e um papel autônomo nas 
 

4 Cf. Strawson, 1974 e Sellars, 1978.  



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 270 - 

 

artes. Quer dizer, a imaginação só é livre para se transformar em prática como fic-

ção. 

Em Um ensaio sobre a libertação, escrito no início de 1968, Marcuse enfatiza o 

caráter produtivo da imaginação. A coincidência entre as ideias apresentadas no 

ensaio com as defendidas pelos jovens militantes franceses na rebelião de maio de 

1968 é surpreendente, ainda que o caráter radicalmente utópico das demandas des-

tes supere em muito as hipóteses apresentadas pelo filósofo. “Não importa se sua 

ação foi uma revolta ou uma revolução abortada, ela foi um turning point”, comenta 

Marcuse, a respeito dos jovens rebeldes. “Ao proclamar a ‘contestation permanent’, 

a educação permanente, a Grande Recusa, eles reconhecem a marca da repressão 

social mesmo nas mais sublimes manifestações da cultura tradicional, mesmo nas 

mais espetaculares manifestações do progresso técnico” (Marcuse, 1969: ix). O filó-

sofo reconhece o sentimento dos militantes e se entusiasma ao vê-lo encarnado: a 

expressão de recusa, com a força apresentada, revelou-se como fenda no que se pre-

tendia único. Virou história. Aos que se revoltaram na hora de entregar as rédeas de 

suas vidas aos poderes constituídos, o filósofo dedicou seu ensaio.5 

“A imaginação no poder” é uma das bandeiras da rebelião de maio de 68. Entre 

os nomes citados, quase sempre sem aspas, figuram na linha de frente os poetas sur-

realistas – Bretón, Artaud, Peret, Tzara – seguidos por Marx, Bakunin, Benjamin; e 

até Hegel aparece nos muros da Sorbonne, com a afirmação: “a liberdade é a consci-

ência da necessidade”.6 A rebelião de 68 ativa a imaginação e a sensibilidade repri-

midas como faculdades na construção radical da sociedade. Isso significa ampliar a 

consciência para além dos limites impostos pela dominação. A imaginação recupera 

seu poder criativo não apenas como ficção e verdade poética, mas também como 

potência criadora de metas políticas. O protesto tinha em vista uma sociedade radi-

calmente distinta tanto da capitalista quanto das socialistas então existentes – uma 

sociedade impossível de ser realizada dentro do sistema de referências destas. “Esse 

processo está se desenvolvendo diante de nossos olhos, está se desenvolvendo na 

música, na literatura, na linguagem de protesto; também está se desenvolvendo no 

 
5 Além dos movimentos de maio de 68, a resistência à guerra do Vietnam e as rebeliões dos guetos 
“levam Marcuse a sair de seu profundo pessimismo concernente à possibilidade de mudança radical na 
sociedade industrial avançada, em direção à posição de otimismo medido” (King, 1972: 153). Sobre a 
posição de Marcuse relativa aos movimentos de 1968, cf. Kangussu, 2008: 224-6.  
6 A potência insurrecional da poesia surrealista aparece nas frases que cobriram os muros parisienses 
em maio de 68: “o sonho é realidade”, “é necessário explorar sistematicamente o acaso”, “sejam realis-
tas, peçam o impossível”, em Censier; “meus desejos são a realidade”, em Nanterre; “tudo é dada”, no 
Odeón; “a imaginação não é um dom, mas um objeto de conquista par excellence”, em Condorcet; “a 
beleza será convulsiva ou não será”, na Sorbonne. Cf. Feenberg & Fredman, 2001: vi; e Pellegrini, 
1982: 80. 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 271 - 

 

comportamento, nas roupas, na experiência, nos gestos dos rebeldes”, no desejo de 

mudar as formas de viver “em vez de continuar a corrida de ratos, em vez de produzir 

mais e mais para quem pode e deve comprar” (Marcuse, 1969: 116). A racionalidade 

instrumentalizada, que estabelece o universo do comportamento e do discurso exis-

tentes, não pode mais servir de guia, nem está qualificada para definir as metas e as 

possibilidades do ser humano, da organização social, da ação política. “Para além da 

regra da razão (desta razão) está a da imaginação”, escreve Marcuse. E adiciona: 
“como faculdade cognitiva, a imaginação cria a obra de arte, a literatura, a músi-

ca; ela cria uma realidade própria e ainda real: em certo sentido mais real que a 

realidade dada. Com palavras, imagens, tons, gestos, que desmentem a pretensão 

da realidade dada de ser a toda a realidade e a realidade inteira. Elas desmentem 

essa pretensão em nome das possibilidades suprimidas.  
Agora talvez esteja claro o sentido do conteúdo político do slogan “todo poder à 

imaginação”. O slogan expressa a consciência militante das possibilidades supri-

midas, e do grau em que elas tornam obsoletas não apenas as teorias e as estraté-

gias tradicionais, mas também os alvos tradicionais das transformações.” (Marcu-

se, 1969: 117).  
A espontaneidade do movimento, habitualmente considerada seu maior erro, 

encanta Marcuse. O teor de verdade desse protesto, a radicalização da recusa ao 

Establishment e a necessidade de liberdade, estão ligados a não instrumentalidade, a 

seu caráter de percepção, i.e, estético. Ele foi tão inútil quanto uma obra de arte o é. 

A atitude – performance – é o próprio conteúdo. Tentar isolá-los é recorrer a um 

método anacrônico de interpretação, fadado ao fracasso. O descrédito pelo sistema 

dito democrático em curso é ampliado: nele, não é perceptível nenhuma parte que 

não esteja contaminada. “Constantemente, a rebelião toma as formas estranhas 

(weird) e bufas (clownish) que dão nos nervos do establishment”, observa Marcuse, 

“os rebeldes ressuscitam a gargalhada desesperada e o desafio cínico do bobo como 

meio de desmascarar os feitos daqueles sérios que governam” (Marcuse, 1969: 61 e 

64). 

 
4  UMA DETERMINAÇÃO ESTÉTICA DO REAL 

 

Marcuse busca a intersecção da liberdade com a necessidade. Se a liberdade, justa-

mente o que define a natureza humana, tornar-se visceralmente necessária, ter-se-á 

alcançado “a união entre causalidade por necessidade e causalidade por liberdade” 

(Marcuse, 1969: 22), escreve Marcuse, utilizando a linguagem kantiana da Primeira 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 272 - 

 

Crítica. Marcuse mantém a ideia kantiana segundo a qual a dimensão estética é o 

meio em que os sentidos e o entendimento – e também a natureza e a liberdade – se 

encontram, mediados pela imaginação produtora. O mundo transformado pela sen-

sibilidade estética pode incorporar as faculdades e os desejos humanos de modo que 

eles apareçam como determinação objetivada da natureza, como “coincidência da 

causalidade através da natureza e da causalidade através da liberdade” (Marcuse, 

1969: 31), reitera o filósofo, para em seguida observar que tal união significaria a 

passagem do realismo para o surrealismo.  

O recurso aos surrealistas por parte dos jovens militantes franceses revela um elo 

entre o processo político e a dimensão estética, tradicionalmente considerada apolí-

tica; a sensibilidade rebelde contra os comandos da (ir)racionalidade repressiva in-

voca o poder sensorial da imaginação e a “submissão da revolução social à verdade 

da imaginação poética” (Marcuse, 1972: 56). Os surrealistas consideram a lingua-

gem poética como “a única linguagem que não sucumbe à conquista universal da 

linguagem falada pelo Establishment, uma ‘metalinguagem’ de total negação – uma 

negação total que transcende a própria ação revolucionária.” (Marcuse, 1972: 55).7 

O surrealismo insiste menos no valor cognitivo ou epistemológico do que no poder 

de transformação subjetivo da poesia. 

As afinidades entre Marcuse e os surrealistas aparece pela primeira vez no texto 

de 1945, “Algumas considerações sobre Aragon: arte e política na era totalitária” 

(Marcuse, 1999: 267-288), é reforçada no capítulo sete de Eros e Civilização (1955), 

confirmada ao longo de Um ensaio sobre a libertação (1969) e reiterada na troca de 

cartas com os surrealistas de Chicago, publicadas em Art and Liberation (Marcuse, 

2007: 178-193). 

Natureza exterior e liberdade interior têm sido consideradas antagônicas. O en-

contro entre natureza e liberdade que o ser humano encarna, a arte apresenta e 

Kant tematiza teoricamente, é apresentado pelos poetas surrealistas como um even-

to que acontece na dimensão – por eles denominada – “supra-real”. A ampliação da 

experiência a outra dimensão marca a ultrapassagem da teoria kantiana. Sem pre-

tender uma analogia pari passu, podemos pensar a supra-realidade como uma espécie 

de transcendental. Nas determinações do real, o que escapa às regras e manifesta-se 

como cesura desse real – revelando-o como casca tênue de uma realidade mais real 

 
7 De acordo com Marcuse, “desde os anos trinta, vemos uma busca intensa e metódica de uma nova 
linguagem, de uma linguagem poética como linguagem revolucionária. Isto implica no conceito de 
imaginação como faculdade cognitiva, capaz de transcender e quebrar o feitiço do Establisment.” 
Idem. Sobre a aproximação de Marcuse com os surrealistas, ver também Bretas, 2008 e Kangussu, 
2007. 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 273 - 

 

que aquela determinada – é o objeto desses poetas como acesso ao supra-real. Acaso 

objetivo, desvelamento, transcendência, lapsos de linguagem – qualquer que seja o 

nome do fenômeno a produzir a inquietude da desordem em sua expressão, perma-

nece a tensão provocada pelo que, ao aparecer, parece assinalar o encoberto. 

Distinto de Kant e, nesse aspecto, mais próximo dos surrealistas, Marcuse não vai 

postular qualquer entendimento ou vontade suprassensíveis, e sim novas formas que 

conduzam e orientem a organização social. Considerando a Forma como princípio 

de organização, pode-se lembrar, entretanto, que qualquer definição conteudística 

de “forma” fere a autonomia do conceito, cuja definição só pode ser simultânea à 

elaboração da forma.  

“O universo estético é o Lebenswelt do qual necessidade e faculdade de liberdade 

dependem para tornarem-se livres” (Marcuse, 1969: 31). Elas só podem libertar-se, 

para além da ficção, na prática coletiva de criar a realidade no ritmo das formas 

expressivas desse propósito. Novo paradigma, nova forma. Como força de transfor-

mação material e cultural, a arte seria um fator para modelar a realidade, recuperan-

do sua conotação técnica original – techné – como “arte” de produzir e de preparar 

as coisas. “Isso significaria a Aufhebung da arte: o fim da segregação da estética em 

relação ao real, mas também o fim da unificação comercial de negócio e beleza, ex-

ploração e prazer” (Marcuse, 1969: 32). Vale recordar que os gregos não tinham 

palavra para indicar a arte, a palavra techné era usada porque os gregos não conce-

biam a arte como separada da apreensão da realidade. 

A imaginação é necessária porque o abismo entre a racionalidade e a realidade 

existente não pode ser ultrapassado apenas pelo pensamento conceitual. “Para apre-

sentar o que ainda não está presente como um alvo no presente, a fantasia é requeri-

da. A conexão essencial de fantasia com filosofia é evidente na função a ela atribuí-

da por filósofos, especialmente Aristóteles e Kant, sob o nome de ‘imaginação’” 

(Marcuse, 1968: 154). Na perspectiva de Marcuse, a imaginação determina o ser 

humano com base no que ele poderia ser e aponta menos  
“para a eterna felicidade (bliss) e liberdade interior do que para as já possíveis ex-

pansão e realização de necessidades e desejos. Em uma situação em que tal futuro 

é uma possibilidade real, fantasia (phantasy) é um importante instrumento na ta-

refa de, continuamente, manter o alvo em vista. Fantasia não se relaciona com as 

outras faculdades cognitivas como ilusão, relaciona-se com a verdade (a qual, de 

fato, quando se gaba de ser a única verdade, só pode perceber a verdade do futuro 

como uma ilusão). Sem fantasia, todo saber filosófico permanece nas garras do 

presente ou do passado e separado do futuro.” (Marcuse, 1968: 154).  



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 274 - 

 

Em Art in One-Dimensional Society (1972), Marcuse considera a dimensão estéti-

ca como uma dimensão da realidade mesma, e não apenas como da arte. “‘Estética’ é 

uma categoria existencial e sociológica, e como tal, não vem dar suporte à arte ‘de 

fora’, mas pertence à arte enquanto arte” (Marcuse, 1967: 60). Em suas palavras: 

“a negação definitiva da realidade estabelecida seria um universo ‘estético’; ‘esté-

tico’ no duplo sentido de pertencente à sensibilidade e pertencente à arte, nome-

adamente, à capacidade de receber a impressão da Forma: a Forma bela e prazero-

sa como modo possível de existência dos homens e das coisas.” (Marcuse, 1967: 

58). 

A arte constrói a imagem deste universo estético com sua capacidade de realizar 

a união harmônica e não hierarquizada entre espírito e matéria, como expressão do 

sujeito em um objeto, como subjetividade objetificada. Ela pode transformar-se em 

fator potencial para a construção da realidade. Nas palavras do filósofo: “O conteú-

do biológico e existencial de ‘estética’ foi sublimado para o reino ilusório e irreal da 

arte ao invés de dirigir-se para a transformação da realidade” (Marcuse, 1967: 60). 

Assim, toda uma dimensão do real permaneceu ilusória. Na década de 1960, Marcu-

se considera a possibilidade de que haja chegado o tempo em que a arte possa livrar-

se de seu confinamento à ilusão. As conquistas da civilização tecnológica indicam a 

possível transformação de arte em técnica e vice-versa. A arte pode se transformar 

em um fator na reconstrução da pólis. 

“Se o desenvolvimento da consciência e do inconsciente nos leva a ver as coisas 

que não víamos ou que não nos era permitido ver, a falar e escutar uma lingua-

gem que não escutávamos nem falávamos e que não nos era permitido falar e es-

cutar, e se este desenvolvimento agora afeta a própria Forma da arte mesma – en-

tão a arte poderia, com toda sua afirmação, funcionar como parte do poder libe-

rador do negativo e ajudaria a libertar o inconsciente mutilado e a consciência 

mutilada que consolidam o Establishment.” (Marcuse, 1967: 67). 

Marcuse considera que, na percepção das Formas, a sensibilidade pode perceber o 

que a viola e o que a gratifica. Tal faculdade de distinção implica a existência de 

uma forma constitutiva (presente na sensibilidade a priori, como as intuições kanti-

anas de espaço e tempo) capaz, de algum modo, de distinguir o que reter e o que 

deixar passar. Assim, toda imagem percebida já é uma espécie de “distinção” do 

dado sensível. Isso revela os sentidos como sendo produtivos, e não apenas passivos, 

na recepção dos fenômenos sensíveis, na recepção estética. Em 1921, Brecht escre-

veu nos seu diário: “acusam-se os clássicos de sua sujeição à forma e esquece-se que é 

a forma que se submete” (cit. Marcuse, 1978: 43). 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 275 - 

 

O real é determinado, não se trata de uma essência a priori, a realidade precisa ser 

criada, e por sentidos que não apreendam mais as coisas no medium no qual eles 

foram formados. Por estar separada do processo de produção material, a arte é capaz 

de desmistificar a realidade que esse processo reproduz. “A arte desafia o monopólio 

da realidade estabelecida em determinar o que é ‘real’, e faz isso criando um mundo 

de ficção que é ‘mais real do que a própria realidade’” (Marcuse, 1978: 22).8 

 

5  ARTE DE CRIAR MUNDOS 

 

Retomando a noção grega de aisthesis, a dimensão estética concerne à cultura em 

sua produção de sentido, verdade e realidade; ela modela o mundo social e material 

afetando a forma de existência individual e de interação social. “Não arte política, 

nem política como arte, mas arte como a arquitetura de uma sociedade livre [...] 

‘arte política’ é um conceito monstruoso” (Marcuse, 1967: 60). Em todos os seus 

escritos, Marcuse rejeita o conceito de “arte política” por considerar a arte como 

uma faculdade cognitiva, com uma verdade própria. 

É em virtude da forma que a arte transcende a realidade dada. Esse elemento 

transcendente é a própria dimensão artística. “A arte altera a experiência, recons-

truindo os objetos de experiência” (Marcuse, 1967: 40). Em sons e imagens, a lin-

guagem artística enuncia uma verdade que não é acessível nem à linguagem nem à 

percepção ordinárias. A forma estética revela um outro modo de organizar o real. 

Marcuse observa que a arte – mesmo a mais afirmativa – ainda se conserva alie-

nada em relação à realidade estabelecida que está em sua origem. E, como alienação 

de uma sociedade alienada, a arte é uma segunda alienação. A experiência estética 

exige a alienação, a dissociação do mundo prosaico. E oferece em troca o universo 

fictício, irreal, ilusório, em que a arte possui e comunica verdades veladas e encober-

tas pela estrutura do chamado “mundo real”. A alienação provocada pela experiên-

cia estética – alienação da alienação – coloca o sujeito em contato com a própria 

liberdade interior, constantemente obnubilada pelas estruturas às quais tem de sub-

meter-se se quiser sobreviver. O filósofo julga que o meio onde arte e sociedade se 

encontram é no “estilo” de vida, que ocupa lugar importante na determinação do 

real. “A forma é a conquista da percepção artística capaz de quebrar o automatismo 

falso e inconsciente” (Marcuse, 1969: 39). Forma é ideia e imagem. 

“a ‘ideia’, como o termo para essas Formas, não é uma ‘mera’ ideia, mas uma ima-

gem iluminando o que é falso, distorcido, no modo como as coisas são ‘dadas’, o 
 

8 A última frase é uma citação de Leo Löwenthal, Das Bild des Menschen in der Literatur: 12. 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 276 - 

 

que fica faltando na percepção familiar, na experiência mutilada que é obra da 

sociedade.” (Marcuse, 1969: 70). 

A liberdade de transcender as formas dadas, em um primeiro momento via experi-

ência estética, pode se converter em um conceito regulador da razão, em guia para a 

transformação da realidade de acordo com as suas próprias potencialidades. Como 

tal força, a liberdade se enraíza nos impulsos primários. Um pré-requisito para o 

exercício da liberdade é a capacidade de os sentidos experimentarem, para além das 

qualidades dadas, as qualidades obnubiladas do fenômeno dado capazes de permitir a 

vitória das pulsões de vida e a emergência da razão. Os sentidos são não só a base da 

constituição epistemológica e cognitiva da realidade, como também da transforma-

ção. Tal capacidade redefine a sensibilidade como prática ativa e dessublima a idéia 

de liberdade sem que esta perca sua capacidade transcendente. As raízes da liberda-

de estão na própria sensibilidade. 

“Eu vejo o potencial político da arte na própria arte, na forma estética como tal. 

Mais ainda, eu argumento que, em virtude de sua forma estética, a arte é ampla-

mente autônoma vis a vis às relações sociais dadas. Em sua autonomia, a arte 

contesta essas relações e as transcende ao mesmo tempo. Deste modo, a arte sub-

verte a consciência dominante, a experiência ordinária.” (Marcuse, 1978: ix). 

A arte recorre a dimensões pré-conceituais. As obras de arte podem provocar a 

experiência do que é obnubilado no mundo administrado, i.e., a experiência da li-

berdade. Provocando a rememoração da liberdade, própria da natureza humana, no 

interior do sujeito, a arte revela seu papel político. A arte empresta voz, olhos e 

ouvidos aos estados últimos da sensibilidade. De acordo com Marcuse, a arte não 

pode eliminar a tensão entre arte e realidade: esta eliminação seria a impossível 

unidade entre sujeito e objeto, a versão materialista do idealismo absoluto. Distin-

tamente, “a arte testemunha a verdade do materialismo dialético – a permanente 

não-identidade entre sujeito e objeto, indivíduo e indivíduo” (Marcuse, 1978: 29). 

O sinal de uma sociedade emancipada como diferença qualitativa, considera o fi-

lósofo, é a mudança no sistema de necessidades, cujo pré-requisito é a transformação 

da estrutura pulsional. “A necessidade de mudança radical deve estar enraizada na 

subjetividade dos próprios indivíduos, na sua inteligência e nas suas paixões, nos 

seus impulsos e nos seus objetivos” (Marcuse, 1978: 3-4). A autonomia da arte per-

mite-lhe escapar do poder mistificador do dado e expressar as potencialidades re-

primidas e distorcidas em uma forma de ficção, alienada do real. 

“É difícil imaginar uma sociedade que tenha abolido o que nós chamamos de aca-

so ou destino, o encontro nas encruzilhadas, o encontro dos amantes, mas também o 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 277 - 

 

encontro com o inferno” (Marcuse, 1978: 24). Se a função tradicional da arte pode 

ser vista como a de um banco de imagens do ideal, poderia parecer possível sua su-

peração em uma sociedade em que essa imagerie utópica se transfigurasse em reali-

dade. Marcuse descarta essa possibilidade através da concepção trágica da existên-

cia: da insuperável não-identidade entre sujeito e objeto, indivíduo e natureza, e 

indivíduo consigo mesmo. Marcuse descarta a possibilidade do fim da arte porque 

ela testemunha os limites enraizados na natureza.  

Concluindo, por enquanto, com palavras de Marcuse: “A verdade da arte reside 

no seu poder de quebrar o monopólio da realidade estabelecida (i.e., dos que a esta-

beleceram) para definir o que é real” (Marcuse, 1978: 3-4). A arte representa o ob-

jetivo último de todas as revoluções: a liberdade e a felicidade do indivíduo” (idem: 

69). A obra de arte “opõe a sua ordem à da realidade – a sua ordem não-repressiva, 

onde a própria maldição é proferida em nome de Eros” (idem: 64-5). 

 

REFERÊNCIAS: 

ALWAY, Joan (1995): Critical Theory and Political Possibilities. Concepts of 
Emancipatory Politics in the Works of Horkheimer, Adorno, Marcuse, and Ha-
bermas. Westport, London: Greenwood Press. 

BRANTLINGER, Patrick (1983): Bread & Circuses. Theories of Mass Culture as 
Social Decay. Ithaca: Cornell University Press. 

BRETAS, Alexia (2008): “Todo poder à imaginação! Marcuse e a revolução surrea-
lista”, em Exagium, volume III, Novembro 2008. 

KANGUSSU, Imaculada (2007): “Formas clássicas, o amor e o absoluto”, em Sobre 
Eros. Belo Horizonte: Scriptum. 

KANGUSSU, Imaculada (2008): Leis da liberdade. A relação entre estética e polí-
tica na obra de Herbert Marcuse. São Paulo: Loyola, 2008.  

KANT, Immanuel (1994): Crítica da Razão Pura. Trad. A. Fradique Morujão et alii. 
Lisboa: Calouste Gulbekian, 1994. 

KING, Richard (1972): The Party of Eros. Radical Social Thought and the Realm 
of Freedom. Chapel Hill: The University of North Caroline Press. 

KUHN, Thomas (1970): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: The 
University of Chicago Press.  

MACINTYRE, Alasdair (1970): Herbert Marcuse; an Exposition and a Polemic. 
New York: Viking Press, 1970. 

MARCUSE, Herbert (1955): Eros and Civilization: A Philosophical Inquiry into 
Freud. Boston: Beacon Press. 

MARCUSE, Herbert (1968): “Philosophy and Critical Theory”, in Negations: Es-
says in Critical Theory. Translated by Jeremy Shapiro. Hardmonsworth: Penguin 
Books. 

MARCUSE, Herbert (1969): An Essay on Liberation. Boston: Beacon Press 



 

MARCUSE, ESTÉTICA, IMAGINAÇÃO E DESEJOS                                                                        ARTÍCULO 
 
[Pp 261-278]                                                                                                                                     IMACULADA KANGUSSU  
  
 

 
- 278 - 

 

MARCUSE, Herbert (1972): Counterrevolution and Revolt. Boston: Beacon Press, 
1972. 

MARCUSE. Herbert (1972): “Art in the One-Dimensional Society”, in BAXAN-
DALL, Lee (ed.). Radical Perspective in Arts. Baltimore: Penguin Books. 

MARCUSE, Herbert (1978): The Aesthetic Dimension. Toward a Critique of 
Marxist Aesthetic. Boston: Beacon Press. 

MARCUSE, Herbert (1999): Tecnologia, Guerra e Fascismo. Coletânea de artigos 
de Herbert Marcuse. Ed. Douglas Kellner. Tradução Maria Cristina Vidal Borba. 
São Paulo: UNESP. 

MARCUSE, Herbert (2007): Art and Liberation. Collected Papers of Herbert Mar-
cuse. Volume Four. Edited by Douglas Kellner. London, New York: Routledge. 

MARCUSE, Herbert & KEARNEY, Richard (1977): “The Philosophy of Art and 
Politics. Dialogue”. In: Richard Kearney, Dialogue with Contemporary Conti-
nental Thinkers. The Phenomenological Heritage: Paul Ricoeur, Emmanuel 
Levinas, Herbert Marcuse, Stanislas Breton, Jacques Derrida. Manchester: Man-
chester University Press, 1984. 

FEENBERG, Andrew & FREDMAN, Jim (2001): When Poetry ruled the Streets. 
The French May Events of 1968. Albany: SUNY. 

GUILLOU, Agnes (1969) : “Marcuse pour quoi faire?” in La Nef. Janvier-mars, an-
née 26, cahier 36, :7-33. Paris: Tallandier, 1969. 

PELLLEGRINI, Mario (1982): La Imaginación al Poder. Barcelona: Argonauta. 
PLATÃO (1987): República. Trad. M.H. da Rocha Pereira. Lisboa: Calouste Gul-

bekian. 
POPPER, Karl et al. (1980) : “Filosofía radical: la Escuela de Frankfurt” in Conver-

saciones con Herbert Marcuse. Barcelona: Gedisa.  
PRADO Jr., Bento (1980): “A educação depois de 1968” in Descaminhos da Educa-

ção Pós-68, Cadernos de Debate 8. São Paulo: Brasiliense, 1980. 
SELLARS, Wilfrid (1978): “The Role of Imagination in Kant’s Theory of Experi-

ence”; in JONHSTONE Jr., Henry (Ed.). Categories: A colloquium. Philadelph-
ia: Pennsylvania State University.  

STRAWSON, Peter F. (1974): “Imagination and Perception”, in Freedom and Re-
sentment and Other Essays. London: Harper & Row Publishers. 

VACHET, André (1986) : Marcuse: la Révolution Radicale et le Nouveau Socia-
lisme. Essai de Synthèse. Ottawa: Éditions de l'Université d'Ottawa. 


