
- 237 -

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD. 
HACIA UNA RECUPERACIÓN CRÍTICA DE LA 

CONCEPCIÓN DE LA ESTÉTICA 
EN HERBERT MARCUSE 

Art as a Mirage of Freedom. Towards a Critical Recovery 
of Herbert Marcuse's Consideration of Aesthetics 

ROMINA CONTI* 

rconti@mdp.edu.ar 

Fecha de recepción: 1/5/2025 
Fecha de aceptación: 5/11/2025 

RESUMEN 

El trabajo reconstruye la consideración de la experiencia estética del arte en la 
teoría crítica de Marcuse, con especial énfasis en el problema de la libertad. En 
tal sentido, se despliega en tres momentos centrales: (1) el diagnóstico marcu-
seano de los mecanismos de dominación en el capitalismo de su tiempo y la ca-
racterización del sentido ideológico que adquiere la tecnología en ese marco, 
(2) el desarrollo de lo que el autor denomina el carácter afirmativo del arte y
(3) los aspectos centrales de su teoría de la emancipación social, que encuentra
en la dimensión estética un elemento clave de su concreción histórica. Final-
mente, (4) se destaca la relevancia de la filosofía de Marcuse para el abordaje de
los problemas planteados, al tiempo que se proponen algunos interrogantes en
dirección a una revisión crítica de esta influyente teoría, que permita evaluar la
fertilidad teórica de sus postulados para abordar hoy el problema de la libera-
ción.

Palabras clave: arte, estética, libertad, capitalismo, tecnología. 

ABSTRACT 

This paper reconstructs the consideration of the aesthetic experience of art in 
Marcuse's critical theory, with special emphasis on the problem of freedom. In 
this sense, it unfolds in three central moments: (1) Marcuse's diagnosis of the 
mechanisms of domination in the capitalism of his time and the characteriza-
tion of the ideological sense that technology acquires in this framework; (2) the 
development of what the author calls the affirmative character of art; and (3) 

* Universidad Nacional de Mar del Plata (Argentina).

mailto:rconti@mdp.edu.ar


 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 238 - 

 

the central aspects of his theory of social emancipation, which finds in the aes-
thetic dimension a key element of its historical concretization. Finally, (4) the 
relevance of Marcuse's philosophy for addressing the problems raised is high-
lighted, while proposing some questions in the direction of a critical review of 
this influential theory, which allows us to evaluate the theoretical fertility of its 
postulates to address, today, the problem of liberation. 

Key words: Art, Aesthetics, Freedom, Capitalism, Technology. 

 

 
1  EL ENMASCARADO DESIERTO DEL CAPITALISMO 
 
Ya en la segunda mitad del siglo XX, Marcuse observó que una de las características 
más sorprendentes de las sociedades capitalistas es que logran superar sus contradic-
ciones y elevar el nivel de vida general de la población, ambas cosas en un determi-
nismo recíproco que se afianza en la lógica de manipulación del sistema global de 
necesidades: 

“Su productividad y eficiencia, su capacidad de incrementar y difundir las como-
didades, de convertir lo superfluo en necesidad y la destrucción en construcción, 
el grado en que esta civilización transforma el mundo-objeto en extensión de la 
mente y el cuerpo del hombre hace cuestionable hasta la noción misma de alie-
nación. La gente se reconoce en sus mercancías; encuentra su alma en su auto-
móvil, en su aparato de alta fidelidad, su casa, su equipo de cocina. El mecanismo 
que une al individuo a su sociedad ha cambiado y el control social se ha incrusta-
do en las nuevas necesidades que ha producido” (Marcuse, 2005:39). 
Esta mutación del capitalismo respecto a su fase industrial inicial enmascara el 

control social, reemplazando las formas del terror por las de la tecnología. Uno de los 
primeros pasos para convertir la tecnología en medio de control y dominación radica 
en su capacidad para invalidar el espacio privado. La consolidación de la producción 
masiva, y la identidad que genera entre los productos y artefactos, produce en las 
personas una creciente tendencia a mimetizarse con su sociedad y, por medio de ella, 
con la sociedad como un todo homogéneo. Para Marcuse, el pensamiento negativo 
tenía su lugar de desarrollo en la esfera del espacio privado que ahora aparece sub-
sumida por un gran y unitario “espacio público”, que limita u obstaculiza el distan-
ciamiento requerido para el ejercicio de la función crítica de la racionalidad huma-
na.  

La subjetividad en juego, profundamente deudora de la concepción del sujeto 
moderno, incluye la razón comprendida en clave económica (ligada a la propiedad), 
así como la idea de un sujeto de derechos fundados en la igualdad, la autonomía y la 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 239 - 

 

libertad, como valores universales y abstractos. De ahí que la racionalidad tecnológi-
ca que impera en la mutación del capitalismo conlleve la identificación de ese indi-
viduo con el valor de la eficiencia: “[...] al manipular la máquina, el hombre aprende 
que la obediencia a las instrucciones es la única manera de obtener los resultados 
deseados. Arreglárselas bien equivale a estar ajustado al aparato.” (Marcuse, 2001: 
61) Aunque el gran espacio público parece integrar los rasgos de las diferencias indi-
viduales, esta lógica de dominación favorece el aislamiento de los individuos, en una 
clara tendencia a su atomización. 

Pero el modo en que esta racionalidad posibilita y encarna el dominio no se agota 
en el establecimiento de una lógica individual, sino que implica también un entrete-
jido constitutivo de las relaciones sociales, cada vez más mediadas por los procesos, 
la temporalidad y los intereses de la tecnología: “[...] los artefactos mecánicos que 
facilitan la interacción entre los individuos también interceptan y absorben su libi-
do, desviándola así del peligrosísimo reino en el cual el individuo está libre de la 
sociedad” (Marcuse, 2001: 62). 

En la base de este modo de dominación social se encuentra el despliegue y forta-
lecimiento de la racionalidad tecnológica, que permite a las sociedades contemporá-
neas transformar el mundo-objeto en una extensión de lo humano y, de ese modo, 
unificarlo. Esta transformación hace cuestionable, para Marcuse, hasta la noción 
misma de alienación, es decir, trastoca todo un modo de ver y comprender la reali-
dad de lo dado y lo posible. Su operatoria se define por la eliminación de los aspectos 
cualitativos y el avance progresivo de un hipotético sistema de instrumentación en 
el que “[...] el término metafísico «siendo como es» cede ante el «siendo instrumen-
to»” (Marcuse, 2005: 179). 

Siguiendo las líneas de la Dialéctica de la Ilustración, nuestro autor recuerda que 
mientras que la ciencia moderna despojaba la materia de todas las cualidades que no 
fueran cuantificables, “[...] la sociedad liberaba a los hombres de la jerarquía natural 
de la dependencia personal y los relacionaba entre sí de acuerdo con cualidades 
cuantificables” (Marcuse, 2005: 184). 

Esa lectura le permite sostener que, en las sociedades del capitalismo industrial 
avanzado, independientemente de las diversas estructuras político-económicas de su 
organización, la forma tecnológica constituye un a priori político, e incluso ético, 
que opera predeterminando la experiencia: “[...] proyecta la dirección de la trans-
formación de la naturaleza, organiza la totalidad” (Marcuse, 2005: 179). En ese sen-
tido, la racionalidad tecnológica protege la legitimidad de la dominación y posibilita 
la extensión totalitaria del instrumentalismo de la razón1. En la teoría de Marcuse, 

 
1 Según Habermas, esta tesis de Marcuse implica una “totalización” del concepto de razón instru-
mental de Horkheimer (Habermas, 2000: 121). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 240 - 

 

esta forma de racionalidad explica cómo es posible contener el progreso técnico y las 
posibilidades de liberación de las prácticas humanas que éste podría habilitar, dentro 
del marco de la dominación, conservando e incluso fortaleciendo sus relaciones. En 
la medida en que esa forma de contención es tecnológica, Marcuse entiende que la 
tecnología encarna el contenido ideológico del dominio. 

De esto se sigue que, en el desierto de vitalidad que impone el capitalismo, el 
mundo de los valores se experimente por fuera de esa racionalidad y, por esto mismo, 
por fuera de la realidad objetiva. Tanto los valores asociados al impulso de vida ple-
na como el anhelo de libertad, se desplazan al interior de la vida individual y pare-
cen reducirse a meras intuiciones particulares, personales o, en el mejor de los casos 
–dice Marcuse–, conduce a que su única validez (abstracta e inofensiva) le sea otor-
gada en el terreno de la metafísica. Desde un punto de vista antropológico e históri-
co, Marcuse sostiene que Marx ve en esta contradicción entre el fomento de la liber-
tad interior y la negación de la libertad exterior una interpretación cristiana del 
hombre como ser abstracto, alejado de la praxis social y concreta. De este modo, 
todos los seres humanos pueden ser considerados como sujetos naturales de derecho, 
libres e iguales, sin que esa consideración se altere por las diferencias que determinan 
sus distintas condiciones de vida material. 

Sin embargo, para que la clase dominante conserve ese rol, debe ser capaz de 
mostrar ideológicamente su interés particular como si fuera el interés general: “El 
análisis del carácter social concreto de la generalidad, de su carácter aparente y real, 
conduce también, a la vez, a la crítica del concepto burgués de libertad” (1969a: 
184). La libertad en el sistema de producción capitalista se inscribe en esta generali-
dad que produce sumisión respecto al aparato productivo e impotencia respecto a las 
condiciones de dominación y control social. Estos elementos describen un modo de 
darse las relaciones entre progreso técnico, tecnología y dinámica social que eviden-
cia una complejidad histórica y conceptual creciente, pero que no inhabilita la con-
sideración de otras configuraciones posibles. Este análisis crítico se funda en que 
ninguno de los elementos en juego se encuentra “esencialmente” dispuesto como 
obstáculo a la libertad. La perspectiva de Marcuse no se inscribe en una concepción 
esencialista de la técnica en ningún sentido, como acertadamente ha señalado, entre 
otros, Andrew Feenberg2. 

El eje de la búsqueda de Marcuse en esta etapa, al igual que en sus textos de ju-
ventud, es desarrollar herramientas que le permitan evaluar críticamente las posibi-

 
2 Su recuperación de Marcuse en este sentido puede verse, por ejemplo, en Feenberg, A. (2004) 
Questioning Technology. Nueva York: Routledge, 2004. Y una síntesis de su posicionamiento teórico 
puede leerse en el artículo “Teoría crítica de la tecnología”, Trad. de Diego Lawler, en Revista CTS, 
nº 5, vol. 2, junio de 2005 (págs. 109-123). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 241 - 

 

lidades concretas para una vida auténtica de los seres humanos. En relación con ello, 
recupera tempranamente las observaciones críticas de Simondon respecto a la rela-
ción entre técnica y libertad: 

“[...] la máquina es un esclavo que sirve para hacer otros esclavos. Una inspira-
ción de este tipo, dominadora y esclavista, puede toparse con una petición de li-
bertad para el hombre. Pero es difícil liberarse transfiriendo la esclavitud a otros 
seres, sean hombres, animales o máquinas; reinar sobre una población de máqui-
nas que convierte en siervo al mundo entero sigue siendo reinar, y todo reino su-
pone la aceptación de esquemas de servidumbre” (Simondon, 2007: 144). 
La efectividad en la instalación de estos esquemas de servidumbre responde a lo 

que Marcuse denominó el a priori tecnológico de las sociedades capitalistas, que 
pone en evidencia la continuidad histórica de la dominación, pese a que se reempla-
ce la dependencia personal (del esclavo respecto a su dueño), por la dependencia 
respecto al orden objetivo de las cosas. En ese sentido, se trata también de un a prio-
ri político que se extiende a todas las actividades y dominios de la existencia, velan-
do cualquier intento de negación y obturando las condiciones de posibilidad de los 
proyectos vinculados a una posible liberación de esas estructuras. 

Marcuse comprende estas características y tendencias totalitarias de las socieda-
des capitalistas de la segunda mitad del siglo pasado como un llamado de atención 
acerca de la necesidad de redefinir el concepto de “sociedad libre”. Dadas las posibi-
lidades materiales de las sociedades existentes, que han aumentado notoria y signifi-
cativamente con el avance tecnológico, no es suficiente referir al dominio de la li-
bertad en el plano económico, político o intelectual. Y esto no porque estas liberta-
des no importen, sino porque su desarrollo –aparentemente logrado en el estadio del 
industrialismo avanzado– se ha revelado sujeto a formas tradicionales de explotación 
y dominación. “Se necesitan nuevos modos de realización que correspondan a las 
nuevas capacidades de la sociedad” (Marcuse, 2005:34). La apuesta del autor es que 
esos nuevos modos no pueden ser identificados en el marco de la sociedad existente. 
En el desierto capitalista, la libertad sólo puede ser concebida de modo negativo: 

“[...] la libertad económica significaría libertad de la economía, de estar controla-
dos por fuerzas y relaciones económicas, liberación de la lucha diaria por la exis-
tencia, de ganarse la vida. La libertad política significaría la liberación de los in-
dividuos de una política sobre la que no ejercen ningún control efectivo. Del 
mismo modo la libertad intelectual significaría la restauración del pensamiento 
individual absorvido ahora por la comunicación y adoctrinamiento de masas, la 
abolición de la “opinión pública” junto con sus creadores” (Marcuse, 2005. 34). 
La actualidad de estas tesis marcuseanas puede ser defendida apelando a múltiples 

ejemplos que ratifican, con mínimas variantes, aquel diagnóstico de 1964. Sin em-



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 242 - 

 

bargo, también es cierto que la fase del capitalismo en la que nos encontramos re-
quiere la comprensión de nuevas mutaciones en las formas de subjetivación política 
dominantes. 

En El pueblo sin atributos: La secreta revolución del neoliberalismo, Wendy 
Brown (2016) explica las condiciones de la especificidad de la fase neoliberal del 
capitalismo a partir de la reducción que opera respecto de los principios centrales del 
Estado, la sociedad y la construcción de subjetividades, que quedan sometidas a las 
lógicas del mercado. En el plano específico del que aquí nos ocupamos, esto implica 
suprimir la distancia y la tensión existentes en el capitalismo entre la idea de liber-
tad política y la de libertad económica, entendida como libertad de mercado, de 
producción y rentabilidad de la explotación. Según la autora, al avanzar hacia un 
“reinado normativo” del homo oeconomicus, la nueva fase del capitalismo reduciría 
todas las motivaciones, impulsos o aspiraciones a ese horizonte, produciendo una 
economización absoluta de la vida. Los defensores extremos de esta variante de la 
ideología capitalista se refieren a ese giro como “revolución anarcocapitalista”: esta 
implica la desaparición de cualquier horizonte normativo que no sea el de la rentabi-
lidad económica, de cualquier expresión del deseo que no sea el de la mercancía y el 
despliegue de lógicas relacionales propias de esos horizontes, en los que la desigual-
dad es constitutiva de la competencia y genera la necesidad de que haya perdedores 
para que pueda haber ganadores, aun cuando no haya en juego compensaciones mo-
netarias para esas contiendas; en la teoría de Marcuse, esos elementos recibían el 
nombre de principio de rendimiento o de actuación (1995). El diagnóstico de Brown 
puede ser leído claramente en continuidad teórica con el principio de actuación que 
Marcuse identificaba como el reverso de un nivel mayor (e innecesario) de represión 
de los instintos que el capitalismo supone respecto de cualquier otra forma de orga-
nización social. Como se señala en Eros y civilización, se trata de un principio que 
“...corresponde a una sociedad adquisitiva y antagónica en constante proceso de 
expansión” (Marcuse, 1995: 54).  

En la misma clave de esta sociedad antagónica que Marcuse identificaba, regida 
por el principio de la competencia económica de sus miembros, puede comprenderse 
también el diagnóstico de una subjetivación neoliberal que, al socavar los lazos so-
ciales, limita las prácticas democráticas y defiende una concepción puramente indi-
vidualista de la libertad, que piensa su realización “contra” los y las otras. De ahí que 
la consideración de Brown actualice críticamente un conflicto que ya identificara 
Marcuse entre dos concepciones divergentes de libertad. Según el análisis de la auto-
ra, esa tensión da forma y sostiene actualmente proyectos políticos en pugna que 
asocian esas direcciones de la libertad a posibles intentos revolucionarios.  

De un lado, la libertad del individualismo económico, que piensa el mundo co-



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 243 - 

 

mún exclusivamente como el territorio de despliegue de la competencia y abona el 
individualismo característico de la lógica neoliberal, a cuyo horizonte corresponde la 
“secreta revolución del neoliberalismo” de la que habla Brown. Es aquí donde la 
teoría de esta autora nos permite observar la actualidad de aquellas consideraciones 
de Marcuse respecto a la ontogénesis de la represión de los individuos, toda vez que 
la manifestación histórica de esa libertad económica se justifica por la estratificación 
de la sociedad “de acuerdo con la actuación económica competitiva de sus miem-
bros” (Marcuse, 1995: 54). 

Por otra parte, está aquel otro principio de libertad, una libertad en sentido polí-
tico, que sólo se comprende como valor colectivo, es decir, como principio y expe-
riencia que se realiza con los y las otras. Esta concepción de libertad, que en Marcuse 
se vincula fuertemente con la solidaridad, es actualizada desde la perspectiva de Eva 
von Redecker en lo que la autora ha denominado “revolución por la vida”, refirién-
dose a un conjunto de prácticas y protestas sociales que se enfrentan a esa matriz 
neoliberal en nombre de otras posibilidades de configuración de la vida social. 

Del mismo modo que, frente al diagnóstico esbozado aquí del capitalismo, Marcu-
se propugnaba una solidaridad que configurara nuevos modos y nuevos fines de pro-
ducción, encarnando una diferencia cualitativa “respecto de las distintas necesidades 
humanas y las distintas relaciones humanas en el trabajo para la satisfacción de estas 
necesidades” (1969b: 95), para von Redecker, la solidaridad es una de las claves cen-
trales en la configuración de un proyecto de libertad que no comulgue con la lógica 
neoliberal dominante.  

Evaluando la actualidad del capitalismo y el conjunto de condiciones y valores 
que lo estructuran y lo sostienen, la autora concluye que, al llevar al extremo la rela-
ción moderna entre libertad y propiedad, se profundizaron las separaciones y la 
fragmentariedad del mundo para continuar protegiendo una estructura de explota-
ción y dominación. No es difícil observar que el individualismo neoliberal es el ma-
yor logro de esa empresa y su ineludible condición de posibilidad. Sin embargo, los 
movimientos de mujeres y disidencias sexuales, de grupos racializados, así como las 
demandas de las personas migrantes, el rechazo a los discursos de odio y también los 
movimientos ambientalistas, que cuestionan la relación capitalista con el medio 
ambiente y con los animales no humanos, parecen volver a materializar condiciones 
para un anhelo de libertad política que podría basarse en una idea de solidaridad 
entendida como “[...] una forma específica de organizar nuestra vincularidad” (von 
Redecker, 2022: 211). Este modo de vincularidad, que la autora identifica en varia-
das prácticas de resistencia al modelo del capitalismo vigente atraviesa de forma 
directa la dimensión del deseo, que no coincide nunca y en ninguna parte con la 
forma dominante del complejo propiedad/libertad: 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 244 - 

 

“[...] lo que la idea de solidaridad promete es que la gente sea capaz de una liber-
tad aún más deliciosa; a saber, que otra persona disfrute de nuestras propias capa-
cidades y que seremos capaces de disfrutar más de lo que somos capaces de produ-
cir. Entonces, de repente, los productos de nuestro trabajo reflejan esta otra liber-
tad: una libertad que solo se puede disfrutar en conjunto” (von Redecker, 2022: 
215-216). 
La irrupción de horizontes políticos como el de la libertad encarnada de un modo 

comunitario no deja dudas acerca de su dirección revolucionaria, pero no explica la 
forma en que podría darse esa transformación. Cuando la autora afirma que esta mo-
dalidad diferente de libertad “se basa en un furioso sentimiento de camaradería, en-
tre sí y con el mundo compartido” (von Redecker, 2022:140) deja abierta la pregun-
ta por las condiciones sensibles de posibilidad de una libertad política así entendida. 

Este es el desafío al que se enfrentó Marcuse cuando, a la par de las tendencias 
que neutralizan cualquier cambio cualitativo posible en las sociedades, identificó 
“[...] fuerzas y tendencias que puedan romper esta contención y hacer estallar la so-
ciedad” (Marcuse, 2005: 25). Esa otra libertad a la que von Redecker se refiere hoy 
tiene su expresión en una forma de libertad que también Marcuse identificó hacia 
fines de la década de 1960: “Comprensión, afecto recíproco, conocimiento instinti-
vo de lo que es malo, de lo que es falso, de lo que es herencia de la opresión [...]” 
(Marcuse, 1969b: 95). El diagnóstico compartido es que estas características en las 
relaciones sociales han estado ausentes o han sido constantemente excluidas en cada 
una de las formas históricas del capitalismo, aunque, y sin embargo, seguimos pu-
diendo nombrarlas como condiciones significativas de otro tipo de vincularidad y 
producción de sentido. Como veremos a continuación, esta forma de libertad, rever-
so de aquella máscara de libertad que el capitalismo enarbola, ha encontrado, para 
Marcuse, su refugio en el arte.  

 
2  EL ARTE COMO ILUSIÓN Y ESPACIO INTERIOR DE LIBERTAD 
 
Para explicar la neutralización de los impulsos de negación y el fracaso revoluciona-
rio ante al escenario descrito, Marcuse rastrea las fuentes del carácter afirmativo de 
la cultura desde el pensamiento griego. La división entre lo funcional y lo necesario 
de un lado, y lo bello y placentero del otro, iniciada ya en Platón y Aristóteles, mar-
ca el comienzo de un proceso que deja libre el campo para el materialismo de la pra-
xis burguesa, por una parte, y por otra, para la satisfacción de la felicidad y de los 
valores del espíritu en el ámbito exclusivo de la “cultura”. Aun así, Aristóteles no 
sostenía que lo bueno, lo bello y lo verdadero fueran valores universalmente válidos 
y universalmente obligatorios que, “desde arriba”, debieran penetrar e iluminar el 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 245 - 

 

ámbito de lo necesario, es decir, el orden material de la vida. Sólo frente a esta pre-
tensión aparece el concepto de cultura, que –para Marcuse– caracteriza la praxis y la 
concepción del mundo burguesas. 

En la época de la burguesía incipiente se produce un cambio que afecta a la es-
tructura dialéctica de la relación entre civilización y cultura. El punto central es que 
ya no puede sostenerse, como en la Grecia clásica, que haya hombres destinados 
desde su nacimiento al trabajo y otros destinados al ocio. La inmediatez que atravie-
sa la relación del individuo con el mercado, y que se funda en la mercantilización de 
la vida misma, se trasplanta al orden espiritual, impregnando así su relación con 
Dios, con la belleza, con lo bueno y lo verdadero como valores sublimes. El proceso 
se da en ambas esferas: en la praxis material se separa el producto del productor bajo 
la forma del “bien”, y en la praxis cultural se consolida la obra como válida univer-
salmente bajo la forma del “valor”. Así aparece otro concepto de cultura que ya no 
tiene en cuenta la conformación de la unidad dialéctica que mencionábamos más 
arriba, sino que abstrae el mundo espiritual de la totalidad social, elevando la cultura 
“a la categoría de un (falso) patrimonio colectivo y de una (falsa) universalidad. […] 
De esta manera, se distingue entre cultura y civilización y aquella queda sociológica 
y valorativamente alejada del proceso social” (Marcuse, 1978a: 50). 

La traslación de la inmediatez a los valores de la cultura, su desublimación repre-
siva3, es lo que permite el desarrollo de la cultura afirmativa, que se presenta como 
una determinada forma histórica de la cultura. Lo principal en ella es que afirma un 
mundo valioso como obligatorio para todos (en tanto universal abstracto), un mun-
do que se desenvuelve en un orden por completo diferente al de la lucha por la exis-
tencia, pero que puede ser alcanzado por cualquier individuo “en su interior” y sin 
necesidad de modificar sus condiciones materiales de vida. Lo que Marcuse observa 
es que la disociación entre “civilización y cultura” no es simplemente una traducción 
de la antigua relación entre lo útil y lo gratuito, entre lo necesario y lo bello. Por el 
contrario: 

“Al internalizar lo gratuito y lo bello y al transformarlos, mediante la cualidad de 
la obligatoriedad general y de la belleza sublime, en valores culturales de la bur-
guesía, se crea en el campo de la cultura un reino de unidad y de libertad aparen-
tes en el que han de quedar dominadas y apaciguadas las relaciones antagónicas 
de la existencia” (Marcuse, 1978a: 51). 
En conclusión, la cultura en la sociedad industrial afirma y oculta la irracionali-

dad de las condiciones de vida. De este modo se convierte en la respuesta de la bur-

 
3 Este concepto de la filosofía de Marcuse, desarrollado en discusión con las tesis de Freud en El 
malestar en la cultura, implica analizar el modo en que aquello que denomina represión excedente 
avanza no solo sobre el tiempo de trabajo, sino también sobre el tiempo libre (Cf. Marcuse, 1995). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 246 - 

 

guesía a las demandas acusadoras de los grupos sociales oprimidos, utilizando la “li-
bertad del alma” como compensación o disculpa por la servidumbre del cuerpo. Esta 
ocultación se hace posible porque los ideales de la cultura son trasladados al orden 
interno del individuo, ubicándolos en el terreno del alma y ya no del Espíritu, no-
ción que refería a un orden social de mayor integralidad y relacionalidad.4 De esto se 
sigue que la humanización característica de la cultura pretende darse por fuera de la 
realidad de la vida concreta. Marcuse tuvo en cuenta este proceso y sus implicancias 
políticas en aquel polémico texto temprano5: 

“La humanidad se transforma en un estado interno del hombre; la libertad, la 
bondad, la belleza, se convierten en cualidades del alma: comprensión de todo lo 
humano, conocimiento de la grandeza de todos los tiempos, valoración de todo lo 
difícil y de todo lo sublime, respeto ante la historia en la que todo esto ha sucedi-
do. De una situación de este tipo ha de fluir un actuar que no está dirigido contra 
el orden impuesto. No tiene cultura quien interpreta las verdades de la humani-
dad como llamado a la lucha, sino como actitud. […] De esta manera la cultura 
eleva al individuo sin liberarlo de su sometimiento real. Habla de la dignidad del 
hombre sin preocuparse de una efectiva situación digna del hombre. […] Su reino 
es un reino del alma y el alma no tiene participación alguna en el proceso social 
del trabajo” (Marcuse, 1978a: 56). 
No obstante, esta separación, incluso en la forma ideológica que adquiría, ligada a 

la clase dominante, la cultura se constituía en un refugio o una barrera frente al tota-
litarismo. En el seno de la noción tradicional de “alta cultura” se abría un espacio de 
autonomía y oposición que ahora (hacia finales de los años treinta del siglo pasado) 
queda clausurado. Lo radicalmente nuevo en el funcionamiento tradicional de la 
cultura estaba contenido en el modo de ser no operativo de sus elementos y es ese 
particular modo de ser el que invierte la potencialidad de esos elementos, al ser tra-
ducidos a los términos del capitalismo avanzado: “La civilización toma, organiza, 
compra y vende cultura” (Marcuse, 1986a: 67), de modo que donde podía gestarse la 

 
4 En un texto de 1965 titulado “Notas para una nueva definición de la cultura” Marcuse (1986a) 
destaca las implicaciones de cada registro: la civilización implica trabajo, necesidad y pensamiento 
operativo, mientras que la cultura implica tiempo libre, libertad y pensamiento no operativo. La 
civilización tiene que ver con nuestra naturaleza y la cultura con nuestro Espíritu (Geist). 
5 Es conocida la crítica adorniana a los postulados de Marcuse en aquella época. En una carta a 
Horkheimer, sus opiniones sobre el artículo no evidenciaban aprobación alguna: “Las rosas rojas 
arrojadas hacia la vida; esto realmente alcanza sólo para el último año del bachillerato, y el contra-
motivo dialéctico de que el arte de la mala realidad contrasta con el ideal, es demasiado ligera como 
para siquiera acercarse a los resultados decisivos del arte. A esto corresponde también la gran 
ingenuidad con la cual son aceptados positivamente ciertos aspectos sensualistas del arte de masas 
actual” (Adorno en Wiggershaus, 2010: 279). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 247 - 

 

negación, hoy crece la afirmación6. 
La apertura del acceso a la alta cultura tradicional y a lo que Marcuse llama “sus 

auténticas creaciones” constituye una instancia superadora respecto de la restricción 
de los privilegios culturales a una élite definida históricamente por la riqueza. Sin 
embargo, para preservar el contenido cognoscitivo de estas creaciones son necesarias 
unas facultades intelectuales y una conciencia crítica que no son precisamente in-
trínsecos a los modos de pensar y de comportarse requeridos por la civilización pre-
dominante en los países industriales avanzados. Estos modos, ligados al conductismo 
y la operatividad, niegan el horizonte utópico que la cultura superior encarnaba y, 
por ende, invalidan los aspectos través de los cuales se constituía como negación.7 

¿Qué es lo que se pierde, entonces, en esta traducción de la cultura “superior” a la 
cultura de mercado?, Marcuse responde señalando la pérdida del distanciamiento 
que posibilitaba la crítica, del horizonte de fines que exigía transformar los medios 
para alcanzarlos, de la diferencia en los modos de relación con los objetos del mundo 
y, sobre todo, del elemento racional necesario para el cambio cualitativo en la es-
tructura social. Para Marcuse esta aparente “democratización” de la cultura es, en 
realidad, un engaño. No se trata de un aumento en el número de individuos que 
aprecian y comprenden ese universo de valores y las obras que los encarnan, ni tam-
poco de una ampliación de la base social que accede a esa cultura antes exclusiva de 
una elite. La asimilación entre cultura y sociedad resulta históricamente prematura 
y, al suprimir los privilegios de la sociedad aristocrática, elimina el contenido de la 
cultura tradicional, que resguardaba su potencia negativa respecto del orden social 
establecido. De allí que Marcuse denomine “afirmativa” a esta fase o dimensión de la 
cultura, resultante del proceso de desublimación que priva a la cultura de su fuerza 

 
6 Este tipo de consideraciones de Marcuse en aquel texto de 1937 se encuentran en diálogo con las que 
años más tarde plasmaran Adorno y Horkheimer en Dialéctica del Iluminismo (1944-1947). Allí, la 
reflexión sobre la cultura, y en especial sobre el arte, distingue entre un arte auténtico y un arte ideo-
lógico, convertido en mercancía, que conforma lo que los autores denominaron como “industria cultu-
ral”. Bajo esa forma, atravesada por el ordenamiento tecnológico, el arte que había preservado una 
lógica desinstrumentalizada, propia de la autonomía moderna, se torna mera reproducción de lo exis-
tente, entregado a las manos del positivismo. Para los autores, la industria cultural es la forma de do-
minación más refinada, que refuerza la represión limitando la fantasía: “Los dibujos animados eran en 
una época exponentes de la fantasía contra el racionalismo. Hacían justicia a los animales y a las cosas 
electrizados por su técnica (...). Ahora no hacen más que confirmar la victoria de la razón tecnológica 
sobre la verdad” (Adorno y Horkheimer, 1987: 167).  
7 La discusión que Marcuse emprende en torno al concepto de utopía se despliega en dos cuestiones 
fundamentales. Mientras que sostiene que "el concepto de utopía es un concepto histórico”, y como 
tal “se refiere a los proyectos de transformación social que se consideran imposibles" (Marcuse, 1986b: 
8), destaca el hecho de que la imposibilidad no tiene que ver con aquellos proyectos que se muestran 
por el momento irrealizables como consecuencia de factores subjetivos aún ausentes. Si bien estas 
condiciones pueden impedir la realización de un proyecto de transformación social, ese impedimento 
no es necesario, por lo que no corresponde el empleo del concepto utópico en esos casos, de allí la 
expresión con la que se titula su conferencia “El final de la utopía” (1986b). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 248 - 

 

negativa frente al orden establecido. 
La concepción burguesa de cultura colocaba esta dimensión en contraposición 

con la del orden material de la producción y reproducción de la vida, asignándole el 
territorio del alma y apartándola de la lucha por la subsistencia. La cultura se man-
tenía separada del proceso social, como un ámbito más elevado en el que se resguar-
daban (y se prometía satisfacer) aquellas necesidades inaccesibles en la vida social 
concreta, precisamente las necesidades de libertad y de felicidad. Por el contrario, su 
consideración como cultura afirmativa confinaba esos anhelos en la interioridad de 
los individuos, permitiendo y fortaleciendo la conservación del sistema8.  

Así lo entenderá también décadas más tarde, en El hombre unidimensional: 
“El hecho de que las verdades trascendentes de las bellas artes, la estética de la 
vida y el pensamiento fueran accesibles sólo a unos cuantos ricos y educados era 
la culpa de una sociedad represiva. Pero esta culpa no se corrige mediante libros 
de bolsillo, educación general, discos de larga duración y la abolición de la eti-
queta en el teatro y la sala de conciertos. Los privilegios culturales expresaban la 
injusticia de la libertad, la contradicción entre ideología y realidad, la separación 
de la productividad intelectual de la material; pero también proveían un ámbito 
protegido en el que las verdades prohibidas podían sobrevivir en una integridad 
abstracta, separadas de la sociedad que las suprimía” (Marcuse, 2005: 94). 
En esta etapa posterior de su pensamiento, al afinar su análisis en diálogo con los 

planteamientos de Adorno, Marcuse sostiene que sólo el arte auténtico es capaz de 
negar las formas de percepción habituales y de obstaculizar nuestra comprensión 
automatizada, permaneciendo como un enigma. La potencia de ese enigma reside en 
su capacidad para tornar en interrogante nuestra aparentemente segura experiencia 
cotidiana. Pero el acceso a ese arte auténtico no es masivo ni popular, de modo que 
esta forma de apertura negativa a la libertad no tiene el impacto político que podría 
esperarse. 

En su sentido más básico y general, al apelar a la sensibilidad humana, el arte nie-
ga los principios de la sociedad establecida y manifiesta la unidad de su intención 
incluso en sus manifestaciones más diversas. De ello se sigue que sea posible pensar 
que las experiencias estéticas de los seres humanos pueden constituirse en una ins-
tancia concreta de debilitamiento de la lógica instrumental y en una posible vía de 
acceso a una racionalidad ampliada o completa, que reestablezca el vínculo con la 

 
8 Esta idea también tiene un desarrollo explícito en la obra de Adorno y Horkheimer (1987), escrita 
algunos años después, ya que el concepto de industria cultural destaca la transformación social operada 
en ese orden: estructurada según la lógica de la industria, la cultura abandona la posibilidad de tras-
cender la lucha por la supervivencia que caracteriza la vida concreta, al tiempo que pierde su relativa 
autonomía, la cual le permitía situarse en un orden diferente al de la necesidad y, por tanto, habilitar 
instancias de cuestionamiento. 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 249 - 

 

felicidad. Pero las posibilidades centrales que la determinación estética habilita en el 
ámbito de la racionalidad están dadas por el distanciamiento respecto de lo estable-
cido que el arte hace posible. Este efecto es, para Marcuse, lo que caracteriza a la 
forma del arte en cuanto tal. Al mostrarse como algo no real, el arte preserva el po-
der de negación, al representar un orden alterno al que está dado en el mundo no 
ficcional y al habilitar experiencias que hacen posible el recuerdo de esa posibilidad 
y, con ello, la emergencia de una necesidad de libertad en un sentido opuesto al del 
orden económico. 

Como ha señalado Vilar (1996), la consideración marcuseana del arte oscila en-
tre una primera etapa en la que identifica valores alternativos al sistema capitalista 
en cualquier producción artística –especialmente en la posición cuestionada por 
Adorno en aquel artículo de 1937–, y un período posterior más fuertemente influen-
ciado por la concepción adorniana del arte. Aunque no es el objetivo de este artícu-
lo profundizar en las relaciones entre ambos autores, cabe destacar que la potencia 
negativa que Marcuse observa en el arte se encuentra desplegada profundamente en 
las líneas centrales de la Teoría Estética de Adorno: “Lo que los enemigos del arte 
moderno llaman (...) su negatividad es el compendio de lo reprimido por la cultura 
establecida. Ahí hay que ir.” (Adorno, 2004: 33). Sin embargo, sus posibilidades, en 
el sentido de la habilitación de una necesidad de libertad en sentido político, se 
plantean explícitamente en los escritos de Marcuse:  

“...una obra de arte puede considerarse revolucionaria cuando, en virtud de la 
transformación estética, representa a través del destino ejemplar de los individuos 
la carencia de libertad imperante y las fuerzas que se revelan, abriendo así un ca-
mino entre la mistificada (y petrificada) realidad social y descubriendo el hori-
zonte de cambio (liberación)” (Marcuse, 2007: 54). 
Sin embargo, como ya se ha señalado, es difícil determinar de qué modo lo que 

resiste en el arte puede trascender el ámbito artístico para llegar a convertirse en una 
fuerza política efectiva en la sociedad. Hasta el momento, esa trascendencia no ha 
manifestado consecuencias históricas relevantes. El arte permanece aún reducido al 
ámbito cada vez más excepcional del “recreo” de nuestros comportamientos habitua-
les y, desde allí, también constituye el espejismo de libertad y, con ello, termina por 
afirmar el sistema establecido. Sin embargo, Marcuse comprende que “[…] la liber-
tad humana no es aquí un fantasma, y tampoco un estado interno que no crea debe-
res y que no modifica al mundo exterior, sino que es una posibilidad real […]” 
(1978b: 85). En comparación con esa posibilidad real de la libertad, Marcuse obser-
va que vivimos en un estado de relativa esclavitud. Como vimos, el progreso de la 
técnica ha posibilitado que un potencial más alto de libertad esté materialmente 
disponible, aunque permanezca intencionalmente irrealizado. El arte se despliega en 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 250 - 

 

contrapunto con ese estado de cosas. Su carácter social es el de la negación y la au-
tonomía, por lo que opera como un refugio para las condiciones concretas de la ne-
gación: 

“Bajo varias formas de máscaras y silencio, el universo artístico es organizado por 
las imágenes de una vida sin temor; bajo formas de máscaras y silencio, porque el 
arte no tiene el poder de hacer posible esa vida y ni siquiera tiene el poder de re-
presentarla adecuadamente. Sin embargo, la verdad ilusoria e impotente del arte 
[…] atestigua la validez de sus imágenes. Cuanto más ostensiblemente irracional 
se hace la sociedad, mayor es la racionalidad del universo artístico” (Marcuse, 
2005: 267). 
Desde la perspectiva de Marcuse, entonces, el carácter irreal e ilusorio del arte no 

está en duda; sin embargo, existe una profunda realidad en los valores de oposición 
que encarna respecto de la lógica de rendimiento y eficacia del sistema, y frente a la 
reducción mercantil de la vida del homo oeconomicus. Esta experiencia de negación 
y oposición que el arte habilita, la supervivencia de una libertad política que se refu-
gia en su seno, se vuelve estéril toda vez que la forma del arte, al conservar su auto-
nomía, sólo se presta a una experiencia individual, convirtiéndose en la ocasión para 
un retiro personal hacia un estado menos hostil de existencia. Hacia el final de su 
vida, Marcuse insiste en que “el arte está comprometido con esa percepción del 
mundo que enajena a los individuos de su existencia funcional y sus prestaciones en 
la sociedad” y en que, por lo tanto: “La transformación estética se convierte en un 
vehículo de reconocimiento y acusación” (Marcuse, 2007: 63). 

 
3  LA DIMENSIÓN ESTÉTICA DEL ARTE COMO A PRIORI DE LA  
    REVOLUCIÓN 
 
Marcuse nos invita a considerar que la autonomía del arte contiene el imperativo de 
que “las cosas deben cambiar” y, por eso, la necesidad de revolución es para Marcuse 
el a priori del arte. Sin embargo, su participación en la emancipación humana sólo 
puede darse de forma indirecta. El arte no puede cambiar el mundo, pero puede con-
tribuir a transformar la conciencia y los impulsos de los hombres y mujeres capaces 
de cambiarlo. De este modo, el arte no se limita a reconocer y oponerse a lo contra-
rio a la vida, sino que es también una promesa de liberación, en tanto que preserva –
mediante la promesa de felicidad– la memoria de las metas que no se alcanzaron. De 
ahí que el comportamiento y la experiencia estéticos se instalen como una “idea 
reguladora” en la desesperada lucha por la transformación del mundo. Marcuse sos-
tiene que la promesa del arte le ha sido arrancada a la sociedad establecida y, por 
ello, considera que su cumplimiento no le corresponde al dominio del arte, sino al de 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 251 - 

 

la praxis social que él podría incentivar. 
La consideración del rol político del arte cobra mayor fuerza y precisión en los 

textos en los que Marcuse aborda específicamente el problema de la revolución o del 
cambio social cualitativo. En los años setenta, en su libro Contrarrevolución y re-
vuelta (1973), Marcuse percibe que la idea clásica de revolución como conquista del 
poder por partidos de masas centralizados ya no puede pensarse como posible, fun-
damentalmente debido al inmenso poder militar concentrado en gobiernos que 
“funcionan eficientemente” y a la conciencia conformista de la clase trabajadora y 
otros estamentos de la población que antaño aparecían como potenciales “sujetos de 
la revolución”. En ese contexto, y anticipándose a nuevas concepciones de la revo-
lución, plantea que una posible alternativa es la lenta ocupación de espacios en el 
interior de la sociedad existente, una ocupación centrada en cambios que permitan 
que la sociedad se libere de las mercancías y se puedan crear nuevos valores que se 
contrapongan al principio de rendimiento. Estos cambios se darían a un nivel inters-
ticial, en las grietas del sistema de dominación. Desde este y otros textos, la revolu-
ción puede ser comprendida en otros sentidos, que, sin requerir la violencia, puedan 
desplegarse dialécticamente a partir de múltiples elementos de resistencia dispersos 
en la constitución misma de los individuos y en las sociedades establecidas. Esta 
concepción de la revolución mantiene la convicción en la necesidad de la transfor-
mación, pero abre otras posibilidades respecto a los medios para alcanzarla sin impo-
ner un curso dominante. La lectura de Marcuse nos proporciona elementos también 
en esta dirección. 

En la medida en que ha sido relegado al lugar de la alteridad, el arte y la expe-
riencia que habilita son, para Marcuse, parte de esas grietas, y se presentan como 
instancias en las que opera cierta resistencia a la totalización de la racionalidad tec-
nológica. Tal como sostiene Giraldo, “en la forma estética del arte hay un vínculo 
muy fuerte con la necesidad de transformación del estado de cosas, por lo cual, pare-
ce que la necesidad de revolución se presupone como un a priori del arte […]” 
(2024: 392). 

El sentido en que la cuestión estética ocupa el lugar de una de esas grietas –tal vez 
la más significativa– queda en evidencia una vez más en el prefacio a la edición 
francesa de El hombre unidimensional: 

“La diferencia cualitativa se manifestaría en la trascendencia política de la ener-
gía erótica, y la forma social de esta trascendencia sería la cooperación y la solida-
ridad en el establecimiento de un mundo natural y social que, al destruir la domi-
nación y la agresión represiva, se colocaría bajo el principio de realidad de la paz; 
solamente con él puede la vida llegar a ser su propio fin, llegar a ser felicidad. Este 
principio de realidad liberaría también la base biológica de los valores estéticos, 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 252 - 

 

pues la belleza, la serenidad, el descanso, la armonía, son necesidades orgánicas 
del hombre cuya represión y administración mutilan el organismo y activan la 
agresión. Los valores estéticos son igualmente, en cuanto receptividad de la sen-
sibilidad, negación determinada de los valores dominantes: negación del heroís-
mo, de la fuerza provocadora, de la brutalidad de la productividad acumuladora 
del trabajo, de la valoración comercial de la naturaleza” (Marcuse, 1964: 10). 
Como había señalado en 1937, Marcuse ve un refugio de estos valores en el cam-

po cultural, y especialmente en la experiencia estética. Con ello no se quiere decir 
que esa experiencia se reduzca al ámbito del arte, sino, más bien, que sólo allí ha 
podido resguardarse del exterminio de la alteridad llevado a cabo por la racionalidad 
instrumental. El surgimiento de una praxis social transformadora no puede darse sino 
de la mano de una racionalidad ampliada, que involucre los aspectos marginados por 
la razón instrumental y que aún resisten en ese resabio de plenitud que puede identi-
ficarse en la dimensión estética del ser humano.  

Lo cierto es que, para Marcuse, la dimensión estética –tal como la aborda en el 
capítulo de Eros y civilización y, más de veinte años más tarde, en La dimensión 
estética– consiste en la experiencia de una modalidad de pensar y sentir disidente 
respecto de la cotidianidad del homo oeconomicus que también nos atraviesa (y tal 
vez con mayor potencia). “Su carácter revolucionario no depende de sus contenidos, 
sino de sus características intrínsecas. Bajo este aspecto, el arte puede ser considera-
do como una manifestación presente y operante ya, aquí y ahora, de la vida libre y 
autónoma” (Perniola, 2001: 55). 

Las variaciones que hemos destacado en la consideración marcuseana del arte no 
alteran en ningún caso el modo en que comprende la dimensión estética, la expe-
riencia humana que en ella se habilita y su potencial revolucionario. Más allá del 
grado en que los valores dominantes o los estándares del gusto determinen el arte, 
este siempre será “más que y distinto de” el entretenimiento y el embellecimiento de 
lo existente, porque revela lo que permanece silenciado y velado en la vida cotidia-
na. Son estas dimensiones de ruptura con esa vida dominante las que caracterizan, 
concreta e históricamente, la alteridad de la experiencia estética. Como sostiene en 
La dimensión estética: “El mundo del arte es el de otro principio de realidad, el de la 
enajenación, y sólo como alienación realiza el arte una función cognitiva: informa 
de verdades no comunicables en ningún otro lenguaje; contradice, en definitiva” 
(Marcuse, 2007: 63). 

Las fuentes del potencial político radical se encuentran, ante todo, en lo que 
Marcuse llama la peculiaridad cualidad erótica de los valores de belleza, que persiste 
pese a cualquier transformación del juicio de gusto. Ambas cuestiones –la peculiari-
dad erótica y el juicio de gusto conforman el arte de manera dialéctica. En la medida 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 253 - 

 

en que pertenece al dominio de Eros, la belleza representa el principio de placer y, 
en consecuencia, “se alza contra el principio de dominación que prevalece en la 
realidad” (Marcuse, 2007: 103)9. 

En esta misma línea había señalado en El hombre unidimensional: 
“Ritualizado o no, el arte contiene la racionalidad de la negación. En sus posicio-
nes más avanzadas es el Gran Rechazo, la protesta contra aquello que es. Los mo-
dos en que el hombre y las cosas se hacen aparecer, cantar, sonar y hablar, son 
modos de refutar, rompiendo y recreando su existencia de hecho. Pero estos mo-
dos de negación pagan tributo a la sociedad antagonista a la que están ligados. 
Separados de la esfera del trabajo donde la sociedad se reproduce a sí misma y a su 
miseria, el mundo del arte que crean permanece, con toda su verdad, como un 
privilegio y una ilusión” (Marcuse, 2005: 93). 
Pese a que varíe la integración efectiva del arte en el marco de la cultura afirma-

tiva, este constituye la condición de apertura hacia la dimensión estética del ser 
humano, que no es sino la apertura a una comprensión más auténtica de su raciona-
lidad: la incorporación de lo escindido por la lógica utilitaria. Esa rehabilitación es, a 
su vez, la que posibilita el rechazo. La cuestión del arte desnuda, entonces, la natura-
leza de la dimensión estética, y esa naturaleza pone de manifiesto otra racionalidad. 
Eso se sigue del arte indefectiblemente: 

“En este sentido toda auténtica obra de arte debería ser revolucionaria, esto es, 
subversiva de la percepción y comprensión, una denuncia de la realidad estable-
cida, la manifestación de la imagen de la liberación. Lo cual debería ser cierto 
tanto para el drama clásico como para las obras de Brecht, para Wahlver-
wandtschaften de Goethe y para Hundejahre de Günter Grass, para William Bla-
ke así como para Rimbaud” (Marcuse, 1978: 55). 
El arte no es revolucionario según esté dirigido a la burguesía o a la clase obrera, 

sino en la medida en que remite a sí mismo, en cuanto contenido vuelto forma. De 
ahí que su potencial político resida en la dimensión estética. Sin embargo, la forma 
en que Marcuse piensa este carácter revolucionario tiene una raíz profunda en la 
teoría de la armonía de los impulsos humanos. Esa idea se encuentra ampliamente 
desarrollada en Eros y civilización. La cuestión de la imaginación y la sensualidad en 
torno al arte remite a Marcuse a fundamentos anteriores en la historia de la filosofía, 
que incluyen la consideración del funcionamiento de la imaginación y la “finalidad 

 
9 En esta referencia tardía al concepto de Eros puede notarse la presencia de la teoría freudiana, que 
resulta central en distintas etapas de la producción de Marcuse. Desde su recuperación en Eros y 
civilización, el autor consideraba necesario revitalizar el contenido negativo de dicha teoría, en la 
medida en que muchos de sus conceptos no eran meramente psicoanalíticos, sino que poseían un 
sentido político inherente. A los ojos de Wiggershaus, aquella obra de 1955 “fue la Dialéctica de la 
Ilustración de Marcuse” (2010: 264). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 254 - 

 

sin fin” de la Crítica del juicio kantiana y, en su estela, la concepción de la educa-
ción estética en Schiller. Retomando la propuesta de este último, Marcuse se hace 
eco de varias de las tesis expuestas en las Cartas para la educación estética del hom-
bre, asumiendo el desafío de liberar esas formulaciones de sus sublimaciones idealis-
tas (Marcuse, 1995: 180 ss). 

Las principales nociones que recupera en aquel capítulo incluyen la apuesta schille-
riana por la transformación del trabajo en juego y de la productividad represiva en 
despliegue, junto con la autosublimación de la sensualidad y la desublimación de la 
razón, ambos procesos tendientes a reconciliar las dos facultades antagónicas del ser 
humano y a conquistar el tiempo, en tanto que este destruye la gratificación durade-
ra. El sentido revolucionario de esta armonía también fue señalado por el propio 
Schiller: “Encadenado a lo material, el hombre utiliza durante largo tiempo la apa-
riencia únicamente para sus sentidos antes de reconocerle una personalidad propia 
en el arte del ideal. Para esto necesita una revolución total de su modo de sensación 
[…]” (Schiller, 1981: 154). No obstante, el problema de la trascendencia política de 
la dimensión estética en favor de la libertad queda en Marcuse tan inexplicado como 
en Schiller, pese a las significativas diferencias entre ambos autores. 

Si hay un aspecto en el que se torna más visible la consideración de la estética 
como a priori político que puede encontrarse en la lúcida crítica de Marcuse, ese 
aspecto es de carácter relacional y tiene que ver con las prácticas sociales de solida-
ridad, tal como estas son pensadas aún hoy en los debates de la teoría crítica (cf. 
Von Redecker, 2022). El concepto de solidaridad posee, en Marcuse, una fundamen-
tación estético-social, toda vez que se define como una extensión de la energía eróti-
ca radicada en la sensibilidad de los individuos, que ha resistido en el campo de la 
experiencia estética. El concepto de solidaridad se convierte así en una síntesis de 
los elementos que se contraponen al principio de realidad: aquellos que recuperan 
un Eros pleno, más asociado a las figuras de Orfeo y Narciso que a las de Prometeo. 
En el prefacio escrito en 1967 para El hombre unidimensional, Marcuse enfocaba 
con notable claridad el problema y el camino hacia una transformación emancipa-
dora posible a partir de esta idea en clave política: 

“La expansión que salva al sistema, o al menos lo fortalece, no puede ser detenida 
más que por medio de un contra-movimiento internacional y global. Por todas 
partes se manifiesta la interpretación global: la solidaridad permanece como el 
factor decisivo, también aquí Marx tiene razón. Y es esta solidaridad la que ha si-
do quebrada por la productividad integradora del capitalismo y por el poder abso-
luto de su máquina de propaganda, de publicidad y de administración” (Marcuse 
2005: 13). 
Las dimensiones que adquiere la solidaridad desde una perspectiva estética inclu-



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 255 - 

 

yen otras formas de comprensión, tal como se señaló al inicio, “[…] la ternura recí-
proca, la conciencia instintiva de aquello que es falso, de lo que es herencia de la 
opresión” (1969b: 95). Son estas posibilidades y experiencias las que, para Marcuse, 
guían las prácticas y proyectos de quienes luchan por el cambio cualitativo. Para 
fundamentar su existencia, el Marcuse del Ensayo sobre la liberación vuelve a Eros y 
civilización: “[…] desde esa liberación de Eros, se hace posible el establecimiento 
social de las diferencias entre lo feo y lo hermoso, entre la calma y el ruido, la ternu-
ra y la brutalidad, la inteligencia y la estupidez, la alegría y la diversión, y la profun-
da diferencia existente entre la libertad y la servidumbre” (Marcuse, 1995: 88). Del 
mismo modo, se define allí el sentido de la libertad: “La emancipación de los senti-
dos haría de la libertad lo que aún no es: una necesidad sensual, un objetivo del ins-
tinto de Vida” (Marcuse, 1973: 71). 

En la teoría de Marcuse, la dimensión de la experiencia estética entraña una no-
ción de libertad plenamente política, contraria a la libertad económica que, como 
un espejismo, se recorta en el horizonte capitalista. Las diferencias entre estos modos 
y experiencias de libertad son abismales. Mientras que en un caso son las potenciali-
dades humanas históricamente existentes las que se despliegan en dirección hacia 
una realización colectiva, codiseñada y solidaria, en el otro se trata de una ficción de 
libertad restringida a la conservación de un reparto desigual de la riqueza que des-
cansa en ejercicios individuales de acumulación y en el valor de la competencia. 
Señalar la existencia concreta de un modo de experiencia efectivamente existente 
capaz de habilitar los rudimentos de una libertad política latente, aunque irrealizada 
en el terreno social, no es poco. Aun cuando sea posible señalar aspectos en los que 
la alteridad estética parece limitada, el esfuerzo de Marcuse por destacar su sentido 
político es, sin duda, uno de los más significativos de la teoría social contemporánea. 

Esta relación es explícita en múltiples pasajes de sus obras, pero destaca de modo 
particular en el Ensayo sobre la liberación (1969b). Allí recuerda el autor el doble 
sentido del término “estético”, que refiere no solamente a aquello atinente a los sen-
tidos, sino también a lo relativo al arte, dualidad que le permite fundamentar un 
orden diverso para los procesos de producción que acaso podrían desplegarse en “un 
ambiente de libertad” (30). La posibilidad de considerar esta lógica alternativa en la 
organización social de la vida emerge de la negatividad del arte y la consecuente 
alteridad de la experiencia estética, que se conservan en el capitalismo pese a sus 
esfuerzos de asimilación. Pero también emerge del análisis concreto de los avances 
tecnológicos en las sociedades contemporáneas, que –aunque desviados de sus posi-
bilidades liberadoras– entrañan las condiciones materiales para una transformación 
del tiempo de trabajo necesario: “Asumiendo los lineamientos del arte, la técnica 
traduciría la sensibilidad subjetiva en forma objetiva, en realidad” (Marcuse, 1969b: 31). 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 256 - 

 

Para Marcuse, las necesidades estéticas tienen un contenido social que la filosofía ha 
identificado desde los inicios de la disciplina y que permiten pensar en un giro pro-
fundo en su rol dentro de la organización de la vida, que la haría incompatible con 
las bases del capitalismo. Sostenida por las conquistas de la ciencia y por los avances 
en las posibilidades tecnológicas, la imaginación podría reconstruir el universo de la 
experiencia política. “En esta reconstrucción, el topos histórico de la estética cam-
biaría: hallaría expresión en la transformación del Lebenswelt...” (Marcuse, 
1969b:52). 

 
4  HACIA EL FIN DEL ESPEJISMO 

 
“Este es un logro único del arte: las imágenes de la liber-
tad aparecen en el ámbito de la falta de libertad. Nue-
vamente, ‘aparecen en el ámbito de la falta de libertad’ 
–apariencia, schein, pero no mera ilusión– y solo pue-
den aparecer en el ámbito de la falta de libertad, y esta 
apariencia es el trabajo de la transformación estética...” 
(Marcuse, 2024: 99). 

 
Hemos observado más arriba el modo en que el concepto de solidaridad emerge en la 
teoría de Marcuse de la mano del análisis de una nueva sensibilidad (1969b), y esta 
última en directa relación con la experiencia estética que el arte ha resguardado. 
Además, la comprensión marcuseana de la idea de solidaridad permite incluir en esa 
experiencia, reprimida y negada, diferentes dimensiones de la crítica al capitalismo 
de nuestro tiempo. La ruptura con la esclavitud de las mercancías –como la denomi-
naba Marcuse– es una de las premisas de la libertad transformadora y, para el autor, 
tiene un punto de apoyo existente en nuestra relación estética con el mundo. En ella 
se identifica un potencial político radical de lo estético, que se comprende apelando 
a sus premisas: “La obra de arte habla un lenguaje liberador, evoca imágenes libera-
doras de la subordinación de la muerte y la destrucción, a la voluntad de vivir. Este 
es el elemento emancipatorio en la afirmación estética” (Marcuse, 2007: 103). 

La teoría crítica de Marcuse comprende, entonces, el doble carácter de la libertad 
tal y como se manifiesta en lo estético: como ilusión o espejismo que preserva al 
sistema de toda impugnación revolucionaria, pero, a la vez, como evidencia sensible 
de un modo alternativo de la vida que tiene una de sus expresiones prácticas más 
relevantes en los vínculos solidarios. Marcuse piensa dialécticamente ese concepto 
de libertad política: 

“Comprender la realidad quiere decir comprender lo que las cosas realmente son, 
y esto, a su vez, significa rechazar su mera facticidad. El rechazo es del proceso de 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 257 - 

 

pensamiento tanto como de la acción. (…) el pensamiento filosófico conduce de 
la experiencia inmediata de existencia a su estructura histórica: el principio de li-
bertad” (Marcuse, 2005: 446). 
Y, sin embargo, esa transición, ese pasaje de la experiencia estética de la libertad 

a la praxis política del cambio cualitativo, parece presentar elementos ausentes en el 
análisis marcuseano. Como hemos señalado, Marcuse mantiene una consideración 
dialéctica del rol del arte y distingue, con un énfasis considerable, la manera en que 
el espejismo de libertad del arte tradicional afianza y sostiene “una realidad misera-
ble”, de aquella otra forma de arte reclamada por los movimientos sociales de oposi-
ción: “[…] un arte que se convierta en una fuerza en la lucha por un cambio social 
radical, un arte que pueda funcionar como un vehículo de liberación más que como 
la doncella de la represión” (Marcuse, 1971: 79). 

Pero el nudo central de la propuesta marcuseana logra abstraerse de esas diferen-
cias para situar como punto nodal del potencial político del arte la experiencia o 
dimensión estética. Al igual que en la teoría de Schiller, Marcuse sostiene que ella 
no puede modificar directamente las cosas, aunque sí puede desequilibrar el horizon-
te de certezas en su concreción presente. La teoría crítica de Marcuse nos permite 
pensar estas alteraciones, de cuyo mínimo impacto fue plenamente consciente: 

“En una situación en la que la miserable realidad solo puede transformarse a tra-
vés de una praxis política radical, interesarse por la estética exige justificación. 
(…) Parece que el arte como arte expresa una verdad, una experiencia, una nece-
sidad que, aunque no penetren en el dominio de la praxis radical, son todavía 
componentes esenciales de la revolución” (Marcuse, 2007: 1). 
En ese sentido, su teoría crítica reconoce el espejismo de la libertad que la dimen-

sión estética proporciona. Tal como ha destacado Menke, la libertad estética y la 
libertad práctica conforman una unidad en la contradicción: “[…] la libertad estética 
interrumpe la libertad de la conducción de sí en la ejecución de prácticas normativas 
definidas socialmente; la libertad estética es libertad de la disciplina y el adiestra-
miento social” (Menke 2017: 171). Pero, a la vez, esta libertad se convierte en con-
dición previa para su desarrollo competente en las prácticas sociales. Desde el punto 
de vista de este autor, siguiendo la estela de la teoría adorniana: 

“Sólo un individuo que siempre ya ha sido libre en lo estético –en el lenguaje es-
tético: “por naturaleza”- o posee fuerza de imaginación, puede ser adiestrado co-
mo sujeto que tiene la capacidad de conducirse a si mismo, orientándose por las 
normas de las prácticas sociales. La libertad estética de la fuerza de la imaginación 
no es adquirida de modo formativo– pues todo lo adquirido por vía de la forma-
ción está definido socialmente y escrito normativamente-, sino que es la condi-



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 258 - 

 

ción de posibilidad para que pueda ser adquirida siquiera alguna capacidad”10 
(Menke, 2017: 172). 
Esta relación de determinación entre las experiencias de libertad y sujeción en las 

prácticas sociales y en las prácticas estéticas, así como la inversión de lo que se supo-
ne una instancia previa en cada caso, pone en evidencia que la teoría de Marcuse 
mantiene el supuesto de una concepción de la libertad política como autodetermi-
nación (individual y social). Esta consideración trunca las posibilidades de una au-
téntica alteridad en la noción de libertad estética, en contraposición al sentido de la 
libertad económica, porque ambas concepciones comparten el supuesto de la subje-
tividad occidental moderna, definida por la conciencia y la voluntad. En ello se fun-
da la concepción de Marcuse: “Este es el vínculo concreto entre la estética y la prác-
tica del cambio social: la necesidad no solo de una nueva conciencia, no solo de una 
nueva teoría, sino de una nueva sensibilidad, de nuevas formas y modos de percep-
ción en el hombre mismo” (Marcuse, 2024: 80-81). 

La perspectiva de Marcuse, al tiempo que habilita una consideración profunda 
del carácter político de la experiencia estética y, con ello, logra contraponer dos 
conceptos de libertad que suspenden críticamente la unidimensionalidad de la con-
cepción económica, encuentra límites para dar cuenta de la profundidad de la ruptu-
ra de lo estético en el comportamiento humano y, en relación con ello, deja inexpli-
cada la dinámica de la relación entre esos dominios de la existencia. 

En un ensayo sobre la interpretación de sus ideas estéticas, Menke analiza como 
posible causa de estos condicionamientos en la teoría de Marcuse el hecho de que 
“[…] todavía piensa en la resistencia de la escisión en el arte de acuerdo con el pa-
trón que el concepto de filosofía de Hegel le presenta, como una reconciliación de lo 
escindido” (Menke, 2024: 400), idea también presente en las Cartas para la educa-
ción estética de Schiller. 

De esta forma, y en función del señalamiento de una posible distinción entre la 
libertad estética y la libertad práctica, continuar el esfuerzo teórico de Marcuse se 
vuelve hoy una tarea que requiere una recuperación crítica de algunos de sus postu-
lados centrales: ¿Podría esa alteridad de la experiencia estética penetrar en el domi-
nio de la praxis radical? ¿Está suficientemente desarrollada la distancia entre la tec-
nología como a priori político de dominio y el arte como a priori político de la revo-
lución? ¿Son los límites de la trascendencia política del arte el resultado de una sim-
plificación de los diferentes ejercicios de la libertad? 

 
10 Aunque excede los límites de este trabajo, la distinción entre fuerza y capacidad/facultad es un 
aspecto central de la teoría de Christoph Menke. Además de sus propias obras, puede verse sobre el 
tema el artículo de Verónica Galfione (2021) “Estética y filosofía: El poder de lo bello en la 
perspectiva de Christoph Menke”, en Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 38(2) 2021: 
347-357. DOI: https://doi.org/10.5209/ashf.71284 



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 259 - 

 

Con todo, la teoría de Marcuse nos permite considerar el análisis del arte y de la 
experiencia estética como una línea insoslayable de la teoría crítica. Es indudable 
que la reflexión sobre la racionalidad social gana mucho si consigue poner en cues-
tión la escisión moderna que la separa tajantemente del ámbito de la sensibilidad, 
aunque también resulta evidente que, si la teoría crítica cuestiona ese orden mo-
derno en tanto instancia de alienación, dicha escisión es parte central del cuestio-
namiento. 

La teoría de Marcuse pone en operación ese problema, y advierte una condición 
histórica particularmente fértil para las posibilidades de construcción de sentidos 
disidentes, que bien pueden expresarse como prácticas de libertad: “El mundo aven-
turado por el arte no coincide nunca ni en ninguna parte con el mundo dado de la 
realidad cotidiana, pero tampoco constituye un mundo de mera fantasía e ilusión” 
(Marcuse, 2007: 97). 
 

REFERENCIAS 
 
ADORNO, Theodor W. y HORKHEIMER, MAX (1987): Dialéctica del iluminis-

mo, trad. Murena, Buenos Aires, Sudamericana. 
ADORNO, Theodor W. (2004): Teoría estética, trad. Navarro, Madrid, Akal. 
BROWN, Wendy (2016): El pueblo sin atributos. La secreta revolución del neolibe-

ralismo, trad. Altamirano, Barcelona, Malpaso. 
HABERMAS, Jürgen (2000): Perfiles filosófico-políticos, Trad. Jiménez Redondo, 

Madrid, Taurus. 
MARCUSE, Herbert (1969a): “Estudios sobre la autoridad y la familia” [1936], en 

Para una teoría crítica de la sociedad; trad. Lemoine de Francia, Caracas, Tiempo 
Nuevo. 

MARCUSE, Herbert (1969b): Ensayo sobre la liberación [1969], trad. Gracía Pon-
ce, Buenos Aires, Ed. Gutiérrez. 

MARCUSE, Herbert (1973): Contrarrevolución y revuelta [1972], trad. González de 
León, México, Joaquín Mortiz. 

MARCUSE, Herbert (1978a): “Acerca del carácter afirmativo de la cultura” [1937], 
en Cultura y Sociedad, trad. E. Bulygin y Garzón Valdés, Buenos Aires, Sur. 

MARCUSE, Herbert (1978b): “Filosofía y teoría crítica” [1937], en Cultura y So-
ciedad, trad. Bulygin y Garzón Valdés, Buenos Aires, Sur. 

MARCUSE, Herbert (1986a): “Notas para una nueva definición de la Cultura” 
[1965], en Id. Ensayos sobre política y cultura, trad. Capella, Barcelona, Planeta-
Agostini. 

MARCUSE, Herbert (1986b): El final de la utopía [1967], trad. Sacristán, Barcelo-
na, Planeta-De Agostini. 

MARCUSE, Herbert (1995): Eros y civilización [1955], trad. García Ponce, Barce-
lona, Ariel. 

MARCUSE, Herbert (2001): “Algunas implicaciones sociales de la tecnología mo-



 

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD                                                                                     ARTÍCULO 
 
[Pp 237-260]                                                                                                                                                   ROMINA CONTI  
  
 

 
- 260 - 

 

derna” [1941], en Guerra, tecnología y Fascismo. Textos inéditos, trad. Saldarria-
ga, Medellín, Universidad de Antioquía. 

MARCUSE, Herbert (2005): El hombre unidimensional [1964], trad. Elorza, Barce-
lona, Ariel. 

MARCUSE, Herbert (2007): La dimensión estética, crítica de la ortodoxia marxista 
[1978], trad. y Ed. Yvars, Madrid, Biblioteca Nueva. 

MARCUSE, Herbert (2024): “El arte y transvaloración de los valores” [1976] y 
“Conferencias de Jerusalem” [1971], en Sánchez Marín y Giraldo – Ed.- Herbert 
Marcuse. Escritos sobre estética y política, Medellín, Ennegativo ediciones. 

MENKE, Christoph (2011): Estética y Negatividad, trad. Diller, México, FCE. 
MENKE, Christoph (2017): La fuerza del arte. trad. Bornhauser Neuber, Chile, Me-

tales Pesados. 
MENKE, Christoph (2024): “Lo terriblemente bello. Comentarios sobre Marcuse y 

Koppe, bajo la mirada de Bacon”, en Sánchez Marín y Giraldo (Ed). Unidimen-
sionalidad y Teoría Crítica. Estudios sobre Herbert Marcuse, Medellín, Ennegati-
vo ediciones. 

PERNIOLA, Mario (2001): La estética del siglo XX, Madrid, Visor. 
RANCIERE, Jacques (2011): El malestar en la estética, trad. Petrecca, Vogelfang y 

Burello, Buenos Aires, Capital intelectual. 
SCHILLER, J.C. Friedrich (1981): Cartas sobre la educación estética del hombre, 

trad. Romano García, Buenos Aires, Aguilar. 
SIMONDON, Gilbert (2007): El modo de existencia de los objetos técnicos, trad. 

Martínez y Rodríguez, Buenos Aires, Prometeo. 
VILAR, Gerard (1996): “Theodor W. Adorno: una estética negativa”, en Historia 

de las ideas estéticas y de las teorías artísticas contemporáneas, Vol II, Madrid, 
Visor. 

VON REDECKER, Eva (2022): Revolución por la vida. Filosofía de las nuevas for-
mas de protesta, trad. Prestifilippo, Buenos Aires, Ubu Ediciones. 

WIGGERSHAUS, Rolf (2010): La Escuela de Fráncfort, trad. Romano Hassán. 
Buenos Aires, FCE-UAM. 

 


