EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD.
HACIA UNA RECUPERACION CRITICA DELA
CONCEPCION DE LA ESTETICA

EN HERBERT MARCUSE

Art as a Mirage of Freedom. Towards a Critical Recovery

of Herbert Marcuse's Consideration of Aesthetics

ROMINA CONTI"

rconti@mdp.edu.ar

Fecha de recepcién: 1/5/2025
Fecha de aceptacion: 5/11/2025

RESUMEN

El trabajo reconstruye la consideracién de la experiencia estética del arte en la
teorfa critica de Marcuse, con especial énfasis en el problema de la libertad. En
tal sentido, se despliega en tres momentos centrales: (1) el diagnéstico marcu-
seano de los mecanismos de dominacién en el capitalismo de su tiempo y la ca-
racterizacién del sentido ideolégico que adquiere la tecnologia en ese marco,
(2) el desarrollo de lo que el autor denomina el cardcter afirmativo del arte y
(3) los aspectos centrales de su teorfa de la emancipacién social, que encuentra
en la dimensién estética un elemento clave de su concrecién histérica. Final-
mente, (4) se destaca la relevancia de la filosoffa de Marcuse para el abordaje de
los problemas planteados, al tiempo que se proponen algunos interrogantes en
direccién a una revisién critica de esta influyente teorfa, que permita evaluar la
fertilidad tedrica de sus postulados para abordar hoy el problema de la libera-
cién.

Palabras clave: arte, estética, libertad, capitalismo, tecnologfa.

ABSTRACT

This paper reconstructs the consideration of the aesthetic experience of art in
Marcuse's critical theory, with special emphasis on the problem of freedom. In
this sense, it unfolds in three central moments: (1) Marcuse's diagnosis of the
mechanisms of domination in the capitalism of his time and the characteriza-
tion of the ideological sense that technology acquires in this framework; (2) the
development of what the author calls the affirmative character of art; and (3)

* Universidad Nacional de Mar del Plata (Argentina).

-237 -


mailto:rconti@mdp.edu.ar

CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

the central aspects of his theory of social emancipation, which finds in the aes-
thetic dimension a key element of its historical concretization. Finally, (4) the
relevance of Marcuse's philosophy for addressing the problems raised is high-
lighted, while proposing some questions in the direction of a critical review of
this influential theory, which allows us to evaluate the theoretical fertility of its
postulates to address, today, the problem of liberation.

Key words: Art, Aesthetics, Freedom, Capitalism, Technology.

1 EL ENMASCARADO DESIERTO DEL CAPITALISMO

Ya en la segunda mitad del siglo XX, Marcuse observé que una de las caracteristicas
miés sorprendentes de las sociedades capitalistas es que logran superar sus contradic-
ciones y elevar el nivel de vida general de la poblacién, ambas cosas en un determi-
nismo reciproco que se afianza en la légica de manipulacién del sistema global de
necesidades:

“Su productividad y eficiencia, su capacidad de incrementar y difundir las como-

didades, de convertir lo superfluo en necesidad y la destruccién en construccién,

el grado en que esta civilizacién transforma el mundo-objeto en extensién de la
mente y el cuerpo del hombre hace cuestionable hasta la nocién misma de alie-
nacién. La gente se reconoce en sus mercancias; encuentra su alma en su auto-
movil, en su aparato de alta fidelidad, su casa, su equipo de cocina. El mecanismo
que une al individuo a su sociedad ha cambiado y el control social se ha incrusta-

do en las nuevas necesidades que ha producido” (Marcuse, 2005:39).

Esta mutacién del capitalismo respecto a su fase industrial inicial enmascara el
control social, reemplazando las formas del terror por las de la tecnologia. Uno de los
primeros pasos para convertir la tecnologia en medio de control y dominacién radica
en su capacidad para invalidar el espacio privado. La consolidacién de la produccién
masiva, y la identidad que genera entre los productos y artefactos, produce en las
personas una creciente tendencia a mimetizarse con su sociedad y, por medio de ella,
con la sociedad como un todo homogéneo. Para Marcuse, el pensamiento negativo
tenfa su lugar de desarrollo en la esfera del espacio privado que ahora aparece sub-
sumida por un gran y unitario “espacio publico”, que limita u obstaculiza el distan-
ciamiento requerido para el ejercicio de la funcién critica de la racionalidad huma-
na.

La subjetividad en juego, profundamente deudora de la concepcién del sujeto
moderno, incluye la razén comprendida en clave econémica (ligada a la propiedad),

asf como la idea de un sujeto de derechos fundados en la igualdad, la autonomia y la

-238 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

libertad, como valores universales y abstractos. De ahi que la racionalidad tecnolégi-
ca que impera en la mutacién del capitalismo conlleve la identificacién de ese indi-
viduo con el valor de la eficiencia: “[...] al manipular la maquina, el hombre aprende
que la obediencia a las instrucciones es la Gnica manera de obtener los resultados
deseados. Arregldrselas bien equivale a estar ajustado al aparato.” (Marcuse, 2001:
61) Aunque el gran espacio publico parece integrar los rasgos de las diferencias indi-
viduales, esta l6gica de dominacién favorece el aislamiento de los individuos, en una
clara tendencia a su atomizacion.

Pero el modo en que esta racionalidad posibilita y encarna el dominio no se agota
en el establecimiento de una légica individual, sino que implica también un entrete-
jido constitutivo de las relaciones sociales, cada vez mds mediadas por los procesos,
la temporalidad y los intereses de la tecnologfa: “[...] los artefactos mecénicos que
facilitan la interaccion entre los individuos también interceptan y absorben su libi-
do, desvidndola asi del peligrosisimo reino en el cual el individuo estd libre de la
sociedad” (Marcuse, 2001: 62).

En la base de este modo de dominacién social se encuentra el despliegue y forta-
lecimiento de la racionalidad tecnolégica, que permite a las sociedades contempora-
neas transformar el mundo-objeto en una extensién de lo humano y, de ese modo,
unificarlo. Esta transformaciéon hace cuestionable, para Marcuse, hasta la nocién
misma de alienacion, es decir, trastoca todo un modo de ver y comprender la reali-
dad de lo dado y lo posible. Su operatoria se define por la eliminacién de los aspectos
cualitativos y el avance progresivo de un hipotético sistema de instrumentacién en
el que “[...] el término metafisico «siendo como es» cede ante el «siendo instrumen-
to»” (Marcuse, 2005: 179).

Siguiendo las lineas de la Dialéctica de la [lustracion, nuestro autor recuerda que
mientras que la ciencia moderna despojaba la materia de todas las cualidades que no
fueran cuantificables, “[...] la sociedad liberaba a los hombres de la jerarquia narural
de la dependencia personal y los relacionaba entre si de acuerdo con cualidades
cuantificables” (Marcuse, 2005: 184).

Esa lectura le permite sostener que, en las sociedades del capitalismo industrial
avanzado, independientemente de las diversas estructuras politico-econémicas de su
organizacién, la forma tecnoldgica constituye un a priori politico, e incluso ético,
que opera predeterminando la experiencia: “[...] proyecta la direccién de la trans-
formacién de la naturaleza, organiza la totalidad” (Marcuse, 2005: 179). En ese sen-
tido, la racionalidad tecnolégica protege la legitimidad de la dominacién y posibilita

la extensién totalitaria del instrumentalismo de la razén!. En la teoria de Marcuse,

! Segiin Habermas, esta tesis de Marcuse implica una “totalizacién” del concepto de razén instru-

mental de Horkheimer (Habermas, 2000: 121).

-239 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

esta forma de racionalidad explica cémo es posible contener el progreso técnico vy las
posibilidades de liberacién de las practicas humanas que éste podria habilitar, dentro
del marco de la dominacién, conservando e incluso fortaleciendo sus relaciones. En
la medida en que esa forma de contencién es tecnoldgica, Marcuse entiende que la
tecnologfa encarna el contenido ideolégico del dominio.

De esto se sigue que, en el desierto de vitalidad que impone el capitalismo, el
mundo de los valores se experimente por fuera de esa racionalidad y, por esto mismo,
por fuera de la realidad objetiva. Tanto los valores asociados al impulso de vida ple-
na como el anhelo de libertad, se desplazan al interior de la vida individual y pare-
cen reducirse a meras intuiciones particulares, personales o, en el mejor de los casos
—dice Marcuse—, conduce a que su tnica validez (abstracta e inofensiva) le sea otor-
gada en el terreno de la metafisica. Desde un punto de vista antropolégico e histori-
co, Marcuse sostiene que Marx ve en esta contradiccion entre el fomento de la liber-
tad interior y la negacién de la libertad exterior una interpretacién cristiana del
hombre como ser abstracto, alejado de la praxis social y concreta. De este modo,
todos los seres humanos pueden ser considerados como sujetos naturales de derecho,
libres e iguales, sin que esa consideracién se altere por las diferencias que determinan
sus distintas condiciones de vida material.

Sin embargo, para que la clase dominante conserve ese rol, debe ser capaz de
mostrar ideolégicamente su interés particular como si fuera el interés general: “El
andlisis del cardcter social concreto de la generalidad, de su cardcter aparente y real,
conduce también, a la vez, a la critica del concepto burgués de libertad” (1969a:
184). La libertad en el sistema de produccién capitalista se inscribe en esta generali-
dad que produce sumisién respecto al aparato productivo e impotencia respecto a las
condiciones de dominacién y control social. Estos elementos describen un modo de
darse las relaciones entre progreso técnico, tecnologia y dindmica social que eviden-
cia una complejidad histérica y conceptual creciente, pero que no inhabilita la con-
sideracién de otras configuraciones posibles. Este andlisis critico se funda en que
ninguno de los elementos en juego se encuentra “esencialmente” dispuesto como
obstaculo a la libertad. La perspectiva de Marcuse no se inscribe en una concepcién
esencialista de la técnica en ningin sentido, como acertadamente ha sefialado, entre
otros, Andrew Feenberg’.

El eje de la busqueda de Marcuse en esta etapa, al igual que en sus textos de ju-

ventud, es desarrollar herramientas que le permitan evaluar criticamente las posibi-

? Su recuperacién de Marcuse en este sentido puede verse, por ejemplo, en Feenberg, A. (2004)
Questioning Technology. Nueva York: Routledge, 2004. Y una sintesis de su posicionamiento teérico

puede leerse en el articulo “Teorfa critica de la tecnologfa”, Trad. de Diego Lawler, en Revista CTS,
n° 5, vol. 2, junio de 2005 (pégs. 109-123).

- 240 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

lidades concretas para una vida auténtica de los seres humanos. En relacién con ello,
recupera tempranamente las observaciones criticas de Simondon respecto a la rela-
cion entre técnica y libertad:

“[...] la mdquina es un esclavo que sirve para hacer otros esclavos. Una inspira-

cién de este tipo, dominadora y esclavista, puede toparse con una peticién de li-

bertad para el hombre. Pero es dificil liberarse transfiriendo la esclavitud a otros

seres, sean hombres, animales o maquinas; reinar sobre una poblacién de maqui-
nas que convierte en siervo al mundo entero sigue siendo reinar, y todo reino su-

pone la aceptacion de esquemas de servidumbre” (Simondon, 2007: 144).

La efectividad en la instalacién de estos esquemas de servidumbre responde a lo
que Marcuse denominé el a priori tecnologico de las sociedades capitalistas, que
pone en evidencia la continuidad histérica de la dominacién, pese a que se reempla-
ce la dependencia personal (del esclavo respecto a su duefio), por la dependencia
respecto al orden objetivo de las cosas. En ese sentido, se trata también de un a prio-
ri politico que se extiende a todas las actividades y dominios de la existencia, velan-
do cualquier intento de negacién y obturando las condiciones de posibilidad de los
proyectos vinculados a una posible liberacion de esas estructuras.

Marcuse comprende estas caracteristicas y tendencias totalitarias de las socieda-
des capitalistas de la segunda mitad del siglo pasado como un llamado de atencién
acerca de la necesidad de redefinir el concepto de “sociedad libre”. Dadas las posibi-
lidades materiales de las sociedades existentes, que han aumentado notoria y signifi-
cativamente con el avance tecnolégico, no es suficiente referir al dominio de la li-
bertad en el plano econémico, politico o intelectual. Y esto no porque estas liberta-
des no importen, sino porque su desarrollo —aparentemente logrado en el estadio del
industrialismo avanzado— se ha revelado sujeto a formas tradicionales de explotacién
y dominacién. “Se necesitan nuevos modos de realizacién que correspondan a las
nuevas capacidades de la sociedad” (Marcuse, 2005:34). La apuesta del autor es que
esos nuevos modos no pueden ser identificados en el marco de la sociedad existente.
En el desierto capitalista, la libertad sélo puede ser concebida de modo negativo:

“[...] la libertad econémica significarfa libertad de la economia, de estar controla-

dos por fuerzas y relaciones econémicas, liberacién de la lucha diaria por la exis-

tencia, de ganarse la vida. La libertad politica significarfa la liberacién de los in-
dividuos de una politica sobre la que no ejercen ningin control efectivo. Del
mismo modo la libertad intelectual significarfa la restauracién del pensamiento
individual absorvido ahora por la comunicacién y adoctrinamiento de masas, la
abolicién de la “opinién piablica” junto con sus creadores” (Marcuse, 2005. 34).
La actualidad de estas tesis marcuseanas puede ser defendida apelando a multiples

ejemplos que ratifican, con minimas variantes, aquel diagnéstico de 1964. Sin em-

- 241 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

bargo, también es cierto que la fase del capitalismo en la que nos encontramos re-
quiere la comprensién de nuevas mutaciones en las formas de subjetivacion politica
dominantes.

En El pueblo sin atributos: La secreta revolucion del neoliberalismo, Wendy
Brown (2016) explica las condiciones de la especificidad de la fase neoliberal del
capitalismo a partir de la reduccién que opera respecto de los principios centrales del
Estado, la sociedad y la construccién de subjetividades, que quedan sometidas a las
légicas del mercado. En el plano especifico del que aqui nos ocupamos, esto implica
suprimir la distancia y la tensién existentes en el capitalismo entre la idea de liber-
tad politica y la de libertad econémica, entendida como libertad de mercado, de
produccién y rentabilidad de la explotacién. Segin la autora, al avanzar hacia un
“reinado normativo” del Aomo oeconomicus, la nueva fase del capitalismo reduciria
todas las motivaciones, impulsos o aspiraciones a ese horizonte, produciendo una
economizacién absoluta de la vida. Los defensores extremos de esta variante de la
ideologia capitalista se refieren a ese giro como “revolucién anarcocapitalista™ esta
implica la desaparicién de cualquier horizonte normativo que no sea el de la rentabi-
lidad econémica, de cualquier expresién del deseo que no sea el de la mercancia y el
despliegue de ldgicas relacionales propias de esos horizontes, en los que la desigual-
dad es constitutiva de la competencia y genera la necesidad de que haya perdedores
para que pueda haber ganadores, aun cuando no haya en juego compensaciones mo-
netarias para esas contiendas; en la teorfa de Marcuse, esos elementos recibian el
nombre de principio de rendimiento o de actuacién (1995). El diagnéstico de Brown
puede ser leido claramente en continuidad tedrica con el principio de actuacién que
Marcuse identificaba como el reverso de un nivel mayor (e innecesario) de represién
de los instintos que el capitalismo supone respecto de cualquier otra forma de orga-
nizacion social. Como se sefiala en Eros y civilizacion, se trata de un principio que
“...corresponde a una sociedad adquisitiva y antagénica en constante proceso de
expansion” (Marcuse, 1995: 54).

En la misma clave de esta sociedad antagénica que Marcuse identificaba, regida
por el principio de la competencia econémica de sus miembros, puede comprenderse
también el diagndstico de una subjetivacion neoliberal que, al socavar los lazos so-
ciales, limita las practicas democréticas y defiende una concepcién puramente indi-
vidualista de la libertad, que piensa su realizacién “contra” los y las otras. De ahi que
la consideracién de Brown actualice criticamente un conflicto que ya identificara
Marcuse entre dos concepciones divergentes de libertad. Segtin el an4lisis de la auto-
ra, esa tensiéon da forma y sostiene actualmente proyectos politicos en pugna que
asocian esas direcciones de la libertad a posibles intentos revolucionarios.

De un lado, la libertad del individualismo econémico, que piensa el mundo co-

- 242 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

mun exclusivamente como el territorio de despliegue de la competencia y abona el
individualismo caracteristico de la lgica neoliberal, a cuyo horizonte corresponde la
“secreta revolucién del neoliberalismo” de la que habla Brown. Es aqui donde la
teorfa de esta autora nos permite observar la actualidad de aquellas consideraciones
de Marcuse respecto a la ontogénesis de la represién de los individuos, toda vez que
la manifestacién histérica de esa libertad econdmica se justifica por la estratificaciéon
de la sociedad “de acuerdo con la actuacién econémica competitiva de sus miem-
bros” (Marcuse, 1995: 54).

Por otra parte, estd aquel otro principio de libertad, una libertad en sentido poli-
tico, que s6lo se comprende como valor colectivo, es decir, como principio y expe-
riencia que se realiza con los y las otras. Esta concepcion de libertad, que en Marcuse
se vincula fuertemente con la solidaridad, es actualizada desde la perspectiva de Eva
von Redecker en lo que la autora ha denominado “revolucién por la vida”, refirién-
dose a un conjunto de practicas y protestas sociales que se enfrentan a esa matriz
neoliberal en nombre de otras posibilidades de configuracién de la vida social.

Del mismo modo que, frente al diagnéstico esbozado aqui del capitalismo, Marcu-
se propugnaba una solidaridad que configurara nuevos modos y nuevos fines de pro-
duccién, encarnando una diferencia cualitativa “respecto de las distintas necesidades
humanas y las distintas relaciones humanas en el trabajo para la satisfaccion de estas
necesidades” (1969b: 95), para von Redecker, la solidaridad es una de las claves cen-
trales en la configuracién de un proyecto de libertad que no comulgue con la légica
neoliberal dominante.

Evaluando la actualidad del capitalismo y el conjunto de condiciones y valores
que lo estructuran y lo sostienen, la autora concluye que, al llevar al extremo la rela-
cién moderna entre libertad y propiedad, se profundizaron las separaciones y la
fragmentariedad del mundo para continuar protegiendo una estructura de explota-
cién y dominacién. No es dificil observar que el individualismo neoliberal es el ma-
yor logro de esa empresa y su ineludible condicién de posibilidad. Sin embargo, los
movimientos de mujeres y disidencias sexuales, de grupos racializados, asi como las
demandas de las personas migrantes, el rechazo a los discursos de odio y también los
movimientos ambientalistas, que cuestionan la relacién capitalista con el medio
ambiente y con los animales no humanos, parecen volver a materializar condiciones
para un anhelo de libertad politica que podria basarse en una idea de solidaridad
entendida como “[...] una forma especifica de organizar nuestra vincularidad” (von
Redecker, 2022: 211). Este modo de vincularidad, que la autora identifica en varia-
das pricticas de resistencia al modelo del capitalismo vigente atraviesa de forma
directa la dimensién del deseo, que no coincide nunca y en ninguna parte con la

forma dominante del complejo propiedad/libertad:

- 243 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

“[...] lo que la idea de solidaridad promete es que la gente sea capaz de una liber-

tad ain m4s deliciosa; a saber, que otra persona disfrute de nuestras propias capa-

cidades y que seremos capaces de disfrutar mas de lo que somos capaces de produ-
cir. Entonces, de repente, los productos de nuestro trabajo reflejan esta otra liber-

tad: una libertad que solo se puede disfrutar en conjunto” (von Redecker, 2022:

215-216).

La irrupcién de horizontes politicos como el de la libertad encarnada de un modo
comunitario no deja dudas acerca de su direccién revolucionaria, pero no explica la
forma en que podria darse esa transformacién. Cuando la autora afirma que esta mo-
dalidad diferente de libertad “se basa en un furioso sentimiento de camaraderia, en-
tre si y con el mundo compartido” (von Redecker, 2022:140) deja abierta la pregun-
ta por las condiciones sensibles de posibilidad de una libertad politica asi entendida.

Este es el desafio al que se enfrenté Marcuse cuando, a la par de las tendencias
que neutralizan cualquier cambio cualitativo posible en las sociedades, identifico
“[...] fuerzas y tendencias que puedan romper esta contencién y hacer estallar la so-
ciedad” (Marcuse, 2005: 25). Esa otra libertad a la que von Redecker se refiere hoy
tiene su expresién en una forma de libertad que también Marcuse identificé hacia
fines de la década de 1960: “Comprension, afecto reciproco, conocimiento instinti-
vo de lo que es malo, de lo que es falso, de lo que es herencia de la opresién [...]”
(Marcuse, 1969b: 95). El diagnéstico compartido es que estas caracteristicas en las
relaciones sociales han estado ausentes o han sido constantemente excluidas en cada
una de las formas histéricas del capitalismo, aunque, y sin embargo, seguimos pu-
diendo nombrarlas como condiciones significativas de otro tipo de vincularidad y
produccién de sentido. Como veremos a continuacion, esta forma de libertad, rever-
so de aquella mdscara de libertad que el capitalismo enarbola, ha encontrado, para

Marcuse, su refugio en el arte.

2 EL ARTE COMO ILUSION Y ESPACIO INTERIOR DE LIBERTAD

Para explicar la neutralizacién de los impulsos de negacién y el fracaso revoluciona-
rio ante al escenario descrito, Marcuse rastrea las fuentes del cardcter afirmativo de
la cultura desde el pensamiento griego. La divisién entre lo funcional y lo necesario
de un lado, y lo bello y placentero del otro, iniciada ya en Platon y Aristételes, mar-
ca el comienzo de un proceso que deja libre el campo para el materialismo de la pra-
xis burguesa, por una parte, y por otra, para la satisfacciéon de la felicidad y de los
valores del espiritu en el 4mbito exclusivo de la “cultura”. Aun asi, Aristételes no
sostenfa que lo bueno, lo bello y lo verdadero fueran valores universalmente validos

y universalmente obligatorios que, “desde arriba”, debieran penetrar e iluminar el

244 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

ambito de lo necesario, es decir, el orden material de la vida. Sélo frente a esta pre-
tensién aparece el concepto de cultura, que —para Marcuse— caracteriza la praxisy la
concepcién del mundo burguesas.

En la época de la burguesia incipiente se produce un cambio que afecta a la es-
tructura dialéctica de la relaciéon entre civilizacién y cultura. El punto central es que
ya no puede sostenerse, como en la Grecia cldsica, que haya hombres destinados
desde su nacimiento al trabajo y otros destinados al ocio. La inmediatez que atravie-
sa la relacién del individuo con el mercado, y que se funda en la mercantilizacién de
la vida misma, se trasplanta al orden espiritual, impregnando asf su relacién con
Dios, con la belleza, con lo bueno y lo verdadero como valores sublimes. El proceso
se da en ambas esferas: en la praxis material se separa el producto del productor bajo
la forma del “bien”, y en la praxis cultural se consolida la obra como vilida univer-
salmente bajo la forma del “valor”. Asi aparece otro concepto de cultura que ya no
tiene en cuenta la conformacién de la unidad dialéctica que menciondbamos mds
arriba, sino que abstrae el mundo espiritual de la totalidad social, elevando la cultura
“a la categorfa de un (falso) patrimonio colectivo y de una (falsa) universalidad. [...]
De esta manera, se distingue entre cultura y civilizacién y aquella queda socioldgica
y valorativamente alejada del proceso social” (Marcuse, 1978a: 50).

La traslacién de la inmediatez a los valores de la cultura, su desublimacion repre-
siva’, es lo que permite el desarrollo de la cultura afirmativa, que se presenta como
una determinada forma histérica de la cultura. Lo principal en ella es que afirma un
mundo valioso como obligatorio para todos (en tanto universal abstracto), un mun-
do que se desenvuelve en un orden por completo diferente al de la lucha por la exis-
tencia, pero que puede ser alcanzado por cualquier individuo “en su interior” y sin
necesidad de modificar sus condiciones materiales de vida. Lo que Marcuse observa
es que la disociacién entre “civilizacion y cultura” no es simplemente una traduccién
de la antigua relacién entre lo util y lo gratuito, entre lo necesario y lo bello. Por el
contrario:

“Al internalizar lo gratuito y lo bello y al transformarlos, mediante la cualidad de

la obligatoriedad general y de la belleza sublime, en valores culturales de la bur-

guesia, se crea en el campo de la cultura un reino de unidad y de libertad aparen-
tes en el que han de quedar dominadas y apaciguadas las relaciones antagénicas

de la existencia” (Marcuse, 1978a: 51).

En conclusién, la cultura en la sociedad industrial afirma y oculta la irracionali-

dad de las condiciones de vida. De este modo se convierte en la respuesta de la bur-

3 Este concepto de la filosoffa de Marcuse, desarrollado en discusién con las tesis de Freud en E/
malestar en la cultura, implica analizar el modo en que aquello que denomina represién excedente
avanza no solo sobre el tiempo de trabajo, sino también sobre el tiempo libre (Cf. Marcuse, 1995).

- 245 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

guesia a las demandas acusadoras de los grupos sociales oprimidos, utilizando la “li-
bertad del alma” como compensacién o disculpa por la servidumbre del cuerpo. Esta
ocultacién se hace posible porque los ideales de la cultura son trasladados al orden
interno del individuo, ubicandolos en el terreno del alma y ya no del Espiritu, no-
cién que referfa a un orden social de mayor integralidad y relacionalidad.* De esto se
sigue que la humanizacién caracteristica de la cultura pretende darse por fuera de la
realidad de la vida concreta. Marcuse tuvo en cuenta este proceso y sus implicancias
politicas en aquel polémico texto temprano’:

“La humanidad se transforma en un estado interno del hombre; la libertad, la

bondad, la belleza, se convierten en cualidades del alma: comprensién de todo lo

humano, conocimiento de la grandeza de todos los tiempos, valoracién de todo lo
dificil y de todo lo sublime, respeto ante la historia en la que todo esto ha sucedi-
do. De una situacion de este tipo ha de fluir un actuar que no esté dirigido contra
el orden impuesto. No tiene cultura quien interpreta las verdades de la humani-
dad como llamado a la lucha, sino como actitud. [...] De esta manera la cultura
eleva al individuo sin liberarlo de su sometimiento real. Habla de la dignidad del
hombre sin preocuparse de una efectiva situacién digna del hombre. [...] Su reino
es un reino del alma y el alma no tiene participacién alguna en el proceso social

del trabajo” (Marcuse, 1978a: 56).

No obstante, esta separacién, incluso en la forma ideolégica que adquirfa, ligada a
la clase dominante, la cultura se constitufa en un refugio o una barrera frente al tota-
litarismo. En el seno de la nocién tradicional de “alta cultura” se abria un espacio de
autonomia y oposicién que ahora (hacia finales de los afios treinta del siglo pasado)
queda clausurado. Lo radicalmente nuevo en el funcionamiento tradicional de la
cultura estaba contenido en el modo de ser no operativo de sus elementos y es ese
particular modo de ser el que invierte la potencialidad de esos elementos, al ser tra-
ducidos a los términos del capitalismo avanzado: “La civilizacién toma, organiza,

compra y vende cultura” (Marcuse, 1986a: 67), de modo que donde podia gestarse la

* En un texto de 1965 titulado “Notas para una nueva definicién de la cultura” Marcuse (1986a)
destaca las implicaciones de cada registro: la civilizacién implica trabajo, necesidad y pensamiento
operativo, mientras que la cultura implica tiempo libre, libertad y pensamiento no operativo. La
civilizacién tiene que ver con nuestra naturaleza y la cultura con nuestro Espiritu ( Geist).

> Es conocida la critica adorniana a los postulados de Marcuse en aquella época. En una carta a
Horkheimer, sus opiniones sobre el articulo no evidenciaban aprobacién alguna: “Las rosas rojas
arrojadas hacia la vida; esto realmente alcanza sélo para el dltimo afio del bachillerato, y el contra-
motivo dialéctico de que el arte de la mala realidad contrasta con el ideal, es demasiado ligera como
para siquiera acercarse a los resultados decisivos del arte. A esto corresponde también la gran
ingenuidad con la cual son aceptados positivamente ciertos aspectos sensualistas del arte de masas

actual” (Adorno en Wiggershaus, 2010: 279).

- 246 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

negacion, hoy crece la afirmacién®.

La apertura del acceso a la alta cultura tradicional y a lo que Marcuse llama “sus
auténticas creaciones” constituye una instancia superadora respecto de la restriccién
de los privilegios culturales a una élite definida histéricamente por la riqueza. Sin
embargo, para preservar el contenido cognoscitivo de estas creaciones son necesarias
unas facultades intelectuales y una conciencia critica que no son precisamente in-
trinsecos a los modos de pensar y de comportarse requeridos por la civilizacién pre-
dominante en los paises industriales avanzados. Estos modos, ligados al conductismo
y la operatividad, niegan el horizonte utépico que la cultura superior encarnaba vy,
por ende, invalidan los aspectos través de los cuales se constituia como negacién.”

[Qué es lo que se pierde, entonces, en esta traduccién de la cultura “superior” a la
cultura de mercado?, Marcuse responde sefialando la pérdida del distanciamiento
que posibilitaba la critica, del horizonte de fines que exigia transformar los medios
para alcanzarlos, de la diferencia en los modos de relacién con los objetos del mundo
y, sobre todo, del elemento racional necesario para el cambio cualitativo en la es-
tructura social. Para Marcuse esta aparente “democratizacion” de la cultura es, en
realidad, un engafio. No se trata de un aumento en el nimero de individuos que
aprecian y comprenden ese universo de valores y las obras que los encarnan, ni tam-
poco de una ampliacién de la base social que accede a esa cultura antes exclusiva de
una elite. La asimilacién entre cultura y sociedad resulta histéricamente prematura
y, al suprimir los privilegios de la sociedad aristocratica, elimina el contenido de la
cultura tradicional, que resguardaba su potencia negativa respecto del orden social
establecido. De alli que Marcuse denomine “afirmativa” a esta fase o dimensién de la

cultura, resultante del proceso de desublimacién que priva a la cultura de su fuerza

¢ Este tipo de consideraciones de Marcuse en aquel texto de 1937 se encuentran en didlogo con las que
afios més tarde plasmaran Adorno y Horkheimer en Dialéctica del lluminismo (1944-1947). Alli, la
reflexién sobre la cultura, y en especial sobre el arte, distingue entre un arte auténtico y un arte ideo-
l6gico, convertido en mercancia, que conforma lo que los autores denominaron como “industria cultu-
ral”. Bajo esa forma, atravesada por el ordenamiento tecnolégico, el arte que habfa preservado una
l6gica desinstrumentalizada, propia de la autonomia moderna, se torna mera reproduccién de lo exis-
tente, entregado a las manos del positivismo. Para los autores, la industria cultural es la forma de do-
minacién més refinada, que refuerza la represién limitando la fantasia: “Los dibujos animados eran en
una época exponentes de la fantasfa contra el racionalismo. Hacfan justicia a los animales y a las cosas
electrizados por su técnica (...). Ahora no hacen mds que confirmar la victoria de la razén tecnoldgica
sobre la verdad” (Adorno y Horkheimer, 1987: 167).

" La discusién que Marcuse emprende en torno al concepto de utopfa se despliega en dos cuestiones
fundamentales. Mientras que sostiene que "el concepto de utopfa es un concepto histérico”, y como
tal “se refiere a los proyectos de transformacién social que se consideran imposibles" (Marcuse, 1986b:
8), destaca el hecho de que la imposibilidad no tiene que ver con aquellos proyectos que se muestran
por el momento irrealizables como consecuencia de factores subjetivos alin ausentes. Si bien estas
condiciones pueden impedir la realizaciéon de un proyecto de transformacién social, ese impedimento
no es necesario, por lo que no corresponde el empleo del concepto utépico en esos casos, de alli la
expresién con la que se titula su conferencia “El final de la utopfa” (1986b).

S 247 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

negativa frente al orden establecido.

La concepcién burguesa de cultura colocaba esta dimensién en contraposicién
con la del orden material de la produccién y reproduccién de la vida, asigndndole el
territorio del alma y apartdndola de la lucha por la subsistencia. La cultura se man-
tenfa separada del proceso social, como un dmbito mas elevado en el que se resguar-
daban (y se prometia satisfacer) aquellas necesidades inaccesibles en la vida social
concreta, precisamente las necesidades de libertad y de felicidad. Por el contrario, su
consideracién como cultura afirmativa confinaba esos anhelos en la interioridad de
los individuos, permitiendo y fortaleciendo la conservacién del sistema®.

Asf lo entendera también décadas mas tarde, en £/ Aombre unidimensional:

“El hecho de que las verdades trascendentes de las bellas artes, la estética de la

vida y el pensamiento fueran accesibles s6lo a unos cuantos ricos y educados era

la culpa de una sociedad represiva. Pero esta culpa no se corrige mediante libros
de bolsillo, educacién general, discos de larga duracién y la abolicién de la eti-
queta en el teatro y la sala de conciertos. Los privilegios culturales expresaban la
injusticia de la libertad, la contradiccién entre ideologia y realidad, la separacion
de la productividad intelectual de la material; pero también provefan un dmbito
protegido en el que las verdades prohibidas podian sobrevivir en una integridad

abstracta, separadas de la sociedad que las suprimia” (Marcuse, 2005: 94).

En esta etapa posterior de su pensamiento, al afinar su andlisis en didlogo con los
planteamientos de Adorno, Marcuse sostiene que sélo el arte auténtico es capaz de
negar las formas de percepcién habituales y de obstaculizar nuestra comprensiéon
automatizada, permaneciendo como un enigma. La potencia de ese enigma reside en
su capacidad para tornar en interrogante nuestra aparentemente segura experiencia
cotidiana. Pero el acceso a ese arte auténtico no es masivo ni popular, de modo que
esta forma de apertura negativa a la libertad no tiene el impacto politico que podria
esperarse.

En su sentido mds bdsico y general, al apelar a la sensibilidad humana, el arte nie-
ga los principios de la sociedad establecida y manifiesta la unidad de su intencién
incluso en sus manifestaciones mds diversas. De ello se sigue que sea posible pensar
que las experiencias estéticas de los seres humanos pueden constituirse en una ins-
tancia concreta de debilitamiento de la légica instrumental y en una posible via de

acceso a una racionalidad ampliada o completa, que reestablezca el vinculo con la

8 Esta idea también tiene un desarrollo explicito en la obra de Adorno y Horkheimer (1987), escrita
algunos afios después, ya que el concepto de industria cultural destaca la transformacién social operada
en ese orden: estructurada segin la légica de la industria, la cultura abandona la posibilidad de tras-
cender la lucha por la supervivencia que caracteriza la vida concreta, al tiempo que pierde su relativa
autonomfa, la cual le permitfa situarse en un orden diferente al de la necesidad y, por tanto, habilitar
instancias de cuestionamiento.

- 248 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

felicidad. Pero las posibilidades centrales que la determinacion estética habilita en el
ambito de la racionalidad estdn dadas por el distanciamiento respecto de lo estable-
cido que el arte hace posible. Este efecto es, para Marcuse, lo que caracteriza a la
forma del arte en cuanto tal. Al mostrarse como algo no real, el arte preserva el po-
der de negacion, al representar un orden alterno al que estd dado en el mundo no
ficcional y al habilitar experiencias que hacen posible el recuerdo de esa posibilidad
y, con ello, la emergencia de una necesidad de libertad en un sentido opuesto al del
orden econémico.

Como ha sefialado Vilar (1996), la consideracién marcuseana del arte oscila en-
tre una primera etapa en la que identifica valores alternativos al sistema capitalista
en cualquier produccién artistica —especialmente en la posicién cuestionada por
Adorno en aquel articulo de 1937—, y un periodo posterior mds fuertemente influen-
ciado por la concepcién adorniana del arte. Aunque no es el objetivo de este articu-
lo profundizar en las relaciones entre ambos autores, cabe destacar que la potencia
negativa que Marcuse observa en el arte se encuentra desplegada profundamente en
las lineas centrales de la Teoria Estética de Adorno: “Lo que los enemigos del arte
moderno llaman (...) su negatividad es el compendio de lo reprimido por la cultura
establecida. Ahi hay que ir.” (Adorno, 2004: 33). Sin embargo, sus posibilidades, en
el sentido de la habilitacién de una necesidad de libertad en sentido politico, se
plantean explicitamente en los escritos de Marcuse:

“..una obra de arte puede considerarse revolucionaria cuando, en virtud de la

transformacion estética, representa a través del destino ejemplar de los individuos

la carencia de libertad imperante y las fuerzas que se revelan, abriendo asi un ca-
mino entre la mistificada (y petrificada) realidad social y descubriendo el hori-

zonte de cambio (liberacién)” (Marcuse, 2007: 54).

Sin embargo, como ya se ha sefialado, es dificil determinar de qué modo lo que
resiste en el arte puede trascender el &mbito artistico para llegar a convertirse en una
fuerza politica efectiva en la sociedad. Hasta el momento, esa trascendencia no ha
manifestado consecuencias histéricas relevantes. El arte permanece atn reducido al
ambito cada vez mds excepcional del “recreo” de nuestros comportamientos habitua-
les y, desde allf, también constituye el espejismo de libertad y, con ello, termina por
afirmar el sistema establecido. Sin embargo, Marcuse comprende que “[...] la liber-
tad humana no es aquf un fantasma, y tampoco un estado interno que no crea debe-
res y que no modifica al mundo exterior, sino que es una posibilidad real [...]”
(1978b: 85). En comparacién con esa posibilidad real de la libertad, Marcuse obser-
va que vivimos en un estado de relativa esclavitud. Como vimos, el progreso de la
técnica ha posibilitado que un potencial més alto de libertad esté materialmente

disponible, aunque permanezca intencionalmente irrealizado. El arte se despliega en

- 249 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

contrapunto con ese estado de cosas. Su cardcter social es el de la negacién y la au-
tonomia, por lo que opera como un refugio para las condiciones concretas de la ne-
gacion:

“Bajo varias formas de mdscaras y silencio, el universo artistico es organizado por

las imédgenes de una vida sin temor; bajo formas de mdscaras y silencio, porque el

arte no tiene el poder de hacer posible esa vida y ni siquiera tiene el poder de re-
presentarla adecuadamente. Sin embargo, la verdad ilusoria e impotente del arte

[...] atestigua la validez de sus imdgenes. Cuanto mds ostensiblemente irracional

se hace la sociedad, mayor es la racionalidad del universo artistico” (Marcuse,

2005: 267).

Desde la perspectiva de Marcuse, entonces, el cardcter irreal e ilusorio del arte no
estd en duda; sin embargo, existe una profunda realidad en los valores de oposicién
que encarna respecto de la l6gica de rendimiento y eficacia del sistema, y frente a la
reduccién mercantil de la vida del Aomo oeconomicus. Esta experiencia de negacion
y oposicién que el arte habilita, la supervivencia de una libertad politica que se refu-
gia en su seno, se vuelve estéril toda vez que la forma del arte, al conservar su auto-
nomfa, s6lo se presta a una experiencia individual, convirtiéndose en la ocasién para
un retiro personal hacia un estado menos hostil de existencia. Hacia el final de su
vida, Marcuse insiste en que “el arte estd comprometido con esa percepcién del
mundo que enajena a los individuos de su existencia funcional y sus prestaciones en
la sociedad” y en que, por lo tanto: “La transformacion estética se convierte en un

vehiculo de reconocimiento y acusacién” (Marcuse, 2007: 63).

3 LA DIMENSION ESTETICA DEL ARTE COMO A PRIORIDE LA
REVOLUCION

Marcuse nos invita a considerar que la autonomia del arte contiene el imperativo de
que “las cosas deben cambiar” y, por eso, la necesidad de revolucién es para Marcuse
el a priori del arte. Sin embargo, su participacién en la emancipacién humana sélo
puede darse de forma indirecta. El arte no puede cambiar el mundo, pero puede con-
tribuir a transformar la conciencia y los impulsos de los hombres y mujeres capaces
de cambiarlo. De este modo, el arte no se limita a reconocer y oponerse a lo contra-
rio a la vida, sino que es también una promesa de liberacién, en tanto que preserva —
mediante la promesa de felicidad— la memoria de las metas que no se alcanzaron. De
ahi que el comportamiento y la experiencia estéticos se instalen como una “idea
reguladora” en la desesperada lucha por la transformacién del mundo. Marcuse sos-
tiene que la promesa del arte le ha sido arrancada a la sociedad establecida y, por

ello, considera que su cumplimiento no le corresponde al dominio del arte, sino al de

-250 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

la praxis social que él podria incentivar.

La consideracion del rol politico del arte cobra mayor fuerza y precisiéon en los
textos en los que Marcuse aborda especificamente el problema de la revolucién o del
cambio social cualitativo. En los afios setenta, en su libro Contrarrevolucion y re-
vuelta (1973), Marcuse percibe que la idea clésica de revolucién como conquista del
poder por partidos de masas centralizados ya no puede pensarse como posible, fun-
damentalmente debido al inmenso poder militar concentrado en gobiernos que
“funcionan eficientemente” y a la conciencia conformista de la clase trabajadora y
otros estamentos de la poblacién que antafio aparecfan como potenciales “sujetos de
la revolucion”. En ese contexto, y anticipdndose a nuevas concepciones de la revo-
lucién, plantea que una posible alternativa es la lenta ocupacién de espacios en el
interior de la sociedad existente, una ocupacién centrada en cambios que permitan
que la sociedad se libere de las mercancias y se puedan crear nuevos valores que se
contrapongan al principio de rendimiento. Estos cambios se darfan a un nivel inters-
ticial, en las grietas del sistema de dominacién. Desde este y otros textos, la revolu-
cién puede ser comprendida en otros sentidos, que, sin requerir la violencia, puedan
desplegarse dialécticamente a partir de mdltiples elementos de resistencia dispersos
en la constitucién misma de los individuos y en las sociedades establecidas. Esta
concepcién de la revolucién mantiene la conviccién en la necesidad de la transfor-
macién, pero abre otras posibilidades respecto a los medios para alcanzarla sin impo-
ner un curso dominante. La lectura de Marcuse nos proporciona elementos también
en esta direccién.

En la medida en que ha sido relegado al lugar de la alteridad, el arte y la expe-
riencia que habilita son, para Marcuse, parte de esas grietas, y se presentan como
instancias en las que opera cierta resistencia a la totalizacién de la racionalidad tec-
nolégica. Tal como sostiene Giraldo, “en la forma estética del arte hay un vinculo
muy fuerte con la necesidad de transformacién del estado de cosas, por lo cual, pare-
ce que la necesidad de revolucién se presupone como un a priori del arte [...]”
(2024: 392).

El sentido en que la cuestion estética ocupa el lugar de una de esas grietas —tal vez
la més significativa— queda en evidencia una vez mds en el prefacio a la edicién
francesa de £/ hombre unidimensional-

“La diferencia cualitativa se manifestarfa en la trascendencia politica de la ener-

gia erdtica, y la forma social de esta trascendencia serfa la cooperacién y la solida-

ridad en el establecimiento de un mundo natural y social que, al destruir la domi-
nacién y la agresién represiva, se colocaria bajo el principio de realidad de la paz;
solamente con él puede la vida llegar a ser su propio fin, llegar a ser felicidad. Este

principio de realidad liberaria también la base biolégica de los valores estéticos,

-251 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

pues la belleza, la serenidad, el descanso, la armonia, son necesidades orgdnicas

del hombre cuya represién y administracion mutilan el organismo y activan la

agresion. Los valores estéticos son igualmente, en cuanto receptividad de la sen-
sibilidad, negacién determinada de los valores dominantes: negacién del herofs-
mo, de la fuerza provocadora, de la brutalidad de la productividad acumuladora

del trabajo, de la valoracién comercial de la naturaleza” (Marcuse, 1964: 10).

Como habfa sefialado en 1937, Marcuse ve un refugio de estos valores en el cam-
po cultural, y especialmente en la experiencia estética. Con ello no se quiere decir
que esa experiencia se reduzca al dambito del arte, sino, mds bien, que sélo alli ha
podido resguardarse del exterminio de la alteridad llevado a cabo por la racionalidad
instrumental. El surgimiento de una praxis social transformadora no puede darse sino
de la mano de una racionalidad ampliada, que involucre los aspectos marginados por
la razén instrumental y que atn resisten en ese resabio de plenitud que puede identi-
ficarse en la dimension estética del ser humano.

Lo cierto es que, para Marcuse, la dimensién estética —tal como la aborda en el
capitulo de Eros y civilizacion y, mas de veinte aflos més tarde, en La dimension
estética— consiste en la experiencia de una modalidad de pensar y sentir disidente
respecto de la cotidianidad del Aomo oeconomicus que también nos atraviesa (y tal
vez con mayor potencia). “Su cardcter revolucionario no depende de sus contenidos,
sino de sus caracteristicas intrinsecas. Bajo este aspecto, el arte puede ser considera-
do como una manifestacién presente y operante ya, aqui y ahora, de la vida libre y
auténoma” (Perniola, 2001: 55).

Las variaciones que hemos destacado en la consideracién marcuseana del arte no
alteran en ningin caso el modo en que comprende la dimensién estética, la expe-
riencia humana que en ella se habilita y su potencial revolucionario. Mds alld del
grado en que los valores dominantes o los estdndares del gusto determinen el arte,
este siempre serd “mas que y distinto de” el entretenimiento y el embellecimiento de
lo existente, porque revela lo que permanece silenciado y velado en la vida cotidia-
na. Son estas dimensiones de ruptura con esa vida dominante las que caracterizan,
concreta e histéricamente, la alteridad de la experiencia estética. Como sostiene en
La dimension estética: “El mundo del arte es el de otro principio de realidad, el de la
enajenacion, y s6lo como alienacién realiza el arte una funcién cognitiva: informa
de verdades no comunicables en ningin otro lenguaje; contradice, en definitiva”
(Marcuse, 2007: 63).

Las fuentes del potencial politico radical se encuentran, ante todo, en lo que
Marcuse llama la peculiaridad cualidad erética de los valores de belleza, que persiste
pese a cualquier transformacién del juicio de gusto. Ambas cuestiones —la peculiari-

dad erdtica y el juicio de gusto conforman el arte de manera dialéctica. En la medida

-252 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

en que pertenece al dominio de Eros, la belleza representa el principio de placer vy,
en consecuencia, “se alza contra el principio de dominacién que prevalece en la
realidad” (Marcuse, 2007: 103)9.

En esta misma linea habfa sefialado en £/ hombre unidimensional:

“Ritualizado o no, el arte contiene la racionalidad de la negacién. En sus posicio-

nes mas avanzadas es el Gran Rechazo, la protesta contra aquello que es. Los mo-

dos en que el hombre y las cosas se hacen aparecer, cantar, sonar y hablar, son
modos de refutar, rompiendo y recreando su existencia de hecho. Pero estos mo-
dos de negacion pagan tributo a la sociedad antagonista a la que estan ligados.

Separados de la esfera del trabajo donde la sociedad se reproduce a si misma y a su

miseria, el mundo del arte que crean permanece, con toda su verdad, como un

privilegio y una ilusién” (Marcuse, 2005: 93).

Pese a que varfe la integracién efectiva del arte en el marco de la cultura afirma-
tiva, este constituye la condicién de apertura hacia la dimensién estética del ser
humano, que no es sino la apertura a una comprensién mds auténtica de su raciona-
lidad: la incorporacion de lo escindido por la 16gica utilitaria. Esa rehabilitacién es, a
su vez, la que posibilita el rechazo. La cuestién del arte desnuda, entonces, la natura-
leza de la dimension estética, y esa naturaleza pone de manifiesto otra racionalidad.
Eso se sigue del arte indefectiblemente:

“En este sentido toda auténtica obra de arte deberfa ser revolucionaria, esto es,

subversiva de la percepcién y comprensién, una denuncia de la realidad estable-

cida, la manifestacién de la imagen de la liberacién. Lo cual deberia ser cierto
tanto para el drama cldsico como para las obras de Brecht, para Wahlver-
wandtschaften de Goethe y para Hundejahre de Giinter Grass, para William Bla-

ke asi como para Rimbaud” (Marcuse, 1978: 55).

El arte no es revolucionario segtn esté dirigido a la burguesia o a la clase obrera,
sino en la medida en que remite a si mismo, en cuanto contenido vuelto forma. De
ah{ que su potencial politico resida en la dimensién estética. Sin embargo, la forma
en que Marcuse piensa este cardcter revolucionario tiene una rafz profunda en la
teorfa de la armonfa de los impulsos humanos. Esa idea se encuentra ampliamente
desarrollada en Eros y civilizacion. La cuestién de la imaginacién y la sensualidad en
torno al arte remite a Marcuse a fundamentos anteriores en la historia de la filosoffa,

que incluyen la consideracién del funcionamiento de la imaginacién y la “finalidad

° En esta referencia tardfa al concepto de Eros puede notarse la presencia de la teorfa freudiana, que
resulta central en distintas etapas de la produccién de Marcuse. Desde su recuperacién en Eros y
civilizacion, el autor consideraba necesario revitalizar el contenido negativo de dicha teorfa, en la
medida en que muchos de sus conceptos no eran meramente psicoanaliticos, sino que posefan un
sentido politico inherente. A los ojos de Wiggershaus, aquella obra de 1955 “fue la Dialéctica de la
[lustracion de Marcuse” (2010: 264).

-253 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

sin fin” de la Critica del juicio kantiana y, en su estela, la concepcién de la educa-
cién estética en Schiller. Retomando la propuesta de este dltimo, Marcuse se hace
eco de varias de las tesis expuestas en las Cartas para la educacion estética del hom-
bre, asumiendo el desafio de liberar esas formulaciones de sus sublimaciones idealis-
tas (Marcuse, 1995: 180 ss).

Las principales nociones que recupera en aquel capitulo incluyen la apuesta schille-
riana por la transformacién del trabajo en juego y de la productividad represiva en
despliegue, junto con la autosublimacién de la sensualidad y la desublimacién de la
razén, ambos procesos tendientes a reconciliar las dos facultades antagénicas del ser
humano y a conquistar el tiempo, en tanto que este destruye la gratificaciéon durade-
ra. El sentido revolucionario de esta armonfa también fue sefialado por el propio
Schiller: “Encadenado a lo material, el hombre utiliza durante largo tiempo la apa-
riencia Unicamente para sus sentidos antes de reconocerle una personalidad propia
en el arte del ideal. Para esto necesita una revolucién total de su modo de sensacién
[...]” (Schiller, 1981: 154). No obstante, el problema de la trascendencia politica de
la dimension estética en favor de la libertad queda en Marcuse tan inexplicado como
en Schiller, pese a las significativas diferencias entre ambos autores.

Si hay un aspecto en el que se torna mds visible la consideracion de la estética
como a priori politico que puede encontrarse en la ldcida critica de Marcuse, ese
aspecto es de cardcter relacional y tiene que ver con las practicas sociales de solida-
ridad, tal como estas son pensadas atin hoy en los debates de la teorfa critica (cf.
Von Redecker, 2022). El concepto de solidaridad posee, en Marcuse, una fundamen-
tacion estético-social, toda vez que se define como una extensién de la energfa eréti-
ca radicada en la sensibilidad de los individuos, que ha resistido en el campo de la
experiencia estética. El concepto de solidaridad se convierte asi en una sintesis de
los elementos que se contraponen al principio de realidad: aquellos que recuperan
un Eros pleno, més asociado a las figuras de Orfeo y Narciso que a las de Prometeo.
En el prefacio escrito en 1967 para El hombre unidimensional, Marcuse enfocaba
con notable claridad el problema y el camino hacia una transformacién emancipa-
dora posible a partir de esta idea en clave politica:

“La expansion que salva al sistema, o al menos lo fortalece, no puede ser detenida

mds que por medio de un contra-movimiento internacional y global. Por todas

partes se manifiesta la interpretacién global: la solidaridad permanece como el
factor decisivo, también aqui Marx tiene razén. Y es esta solidaridad la que ha si-
do quebrada por la productividad integradora del capitalismo y por el poder abso-
luto de su maquina de propaganda, de publicidad y de administracién” (Marcuse

2005: 13).

Las dimensiones que adquiere la solidaridad desde una perspectiva estética inclu-

- 254 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

yen otras formas de comprensién, tal como se sefial6 al inicio, “[...] la ternura reci-
proca, la conciencia instintiva de aquello que es falso, de lo que es herencia de la
opresién” (1969b: 95). Son estas posibilidades y experiencias las que, para Marcuse,
guian las practicas y proyectos de quienes luchan por el cambio cualitativo. Para
fundamentar su existencia, el Marcuse del Ensayo sobre la liberacion vuelve a Eros y
civilizacion: ‘{...] desde esa liberacién de FEros, se hace posible el establecimiento
social de las diferencias entre lo feo y lo hermoso, entre la calma y el ruido, la ternu-
ra y la brutalidad, la inteligencia y la estupidez, la alegria y la diversion, y la profun-
da diferencia existente entre la libertad y la servidumbre” (Marcuse, 1995: 88). Del
mismo modo, se define alli el sentido de la libertad: “La emancipacién de los senti-
dos harfa de la libertad lo que atin no es: una necesidad sensual, un objetivo del ins-
tinto de Vida” (Marcuse, 1973: 71).

En la teorfa de Marcuse, la dimensién de la experiencia estética entrafia una no-
cién de libertad plenamente politica, contraria a la libertad econémica que, como
un espejismo, se recorta en el horizonte capitalista. Las diferencias entre estos modos
y experiencias de libertad son abismales. Mientras que en un caso son las potenciali-
dades humanas histéricamente existentes las que se despliegan en direccién hacia
una realizacién colectiva, codisefiada y solidaria, en el otro se trata de una ficcién de
libertad restringida a la conservacién de un reparto desigual de la riqueza que des-
cansa en ejercicios individuales de acumulacién y en el valor de la competencia.
Sefialar la existencia concreta de un modo de experiencia efectivamente existente
capaz de habilitar los rudimentos de una libertad politica latente, aunque irrealizada
en el terreno social, no es poco. Aun cuando sea posible sefialar aspectos en los que
la alteridad estética parece limitada, el esfuerzo de Marcuse por destacar su sentido
politico es, sin duda, uno de los m4s significativos de la teorfa social contemporénea.

Esta relacién es explicita en multiples pasajes de sus obras, pero destaca de modo
particular en el Ensayo sobre la liberacion (1969b). Allf recuerda el autor el doble
sentido del término “estético”, que refiere no solamente a aquello atinente a los sen-
tidos, sino también a lo relativo al arte, dualidad que le permite fundamentar un
orden diverso para los procesos de produccién que acaso podrian desplegarse en “un
ambiente de libertad” (30). La posibilidad de considerar esta l6gica alternativa en la
organizacién social de la vida emerge de la negatividad del arte y la consecuente
alteridad de la experiencia estética, que se conservan en el capitalismo pese a sus
esfuerzos de asimilacién. Pero también emerge del analisis concreto de los avances
tecnoldgicos en las sociedades contempordneas, que —aunque desviados de sus posi-
bilidades liberadoras— entrafian las condiciones materiales para una transformacién
del tiempo de trabajo necesario: “Asumiendo los lineamientos del arte, la técnica

traducirfa la sensibilidad subjetiva en forma objetiva, en realidad” (Marcuse, 1969b: 31).

- 255 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

Para Marcuse, las necesidades estéticas tienen un contenido social que la filosofia ha
identificado desde los inicios de la disciplina y que permiten pensar en un giro pro-
fundo en su rol dentro de la organizacién de la vida, que la harfa incompatible con
las bases del capitalismo. Sostenida por las conquistas de la ciencia y por los avances
en las posibilidades tecnoldgicas, la imaginacién podria reconstruir el universo de la
experiencia politica. “En esta reconstruccién, el topos histérico de la estética cam-

biarfa: hallarfa expresién en la transformacién del Lebenswelt..” (Marcuse,

1969b:52).

4 HACIA EL FIN DEL ESPEJISMO

“Este es un logro tnico del arte: las imdgenes de la liber-
tad aparecen en el dmbito de la falta de libertad. Nue-
vamente, ‘aparecen en el dmbito de la falta de libertad’
—apariencia, schein, pero no mera ilusién— y solo pue-
den aparecer en el 4mbito de la falta de libertad, y esta
apariencia es el trabajo de la transformacién estética...”

(Marcuse, 2024: 99).

Hemos observado m4s arriba el modo en que el concepto de solidaridad emerge en la
teoria de Marcuse de la mano del anilisis de una nueva sensibilidad (1969b), y esta
dltima en directa relacién con la experiencia estética que el arte ha resguardado.
Ademas, la comprensién marcuseana de la idea de solidaridad permite incluir en esa
experiencia, reprimida y negada, diferentes dimensiones de la critica al capitalismo
de nuestro tiempo. La ruptura con la esclavitud de las mercancias —como la denomi-
naba Marcuse— es una de las premisas de la libertad transformadora y, para el autor,
tiene un punto de apoyo existente en nuestra relacién estética con el mundo. En ella
se identifica un potencial politico radical de lo estético, que se comprende apelando
a sus premisas: “La obra de arte habla un lenguaje liberador, evoca imdgenes libera-
doras de la subordinacién de la muerte y la destruccién, a la voluntad de vivir. Este
es el elemento emancipatorio en la afirmacién estética” (Marcuse, 2007: 103).

La teorfa critica de Marcuse comprende, entonces, el doble caracter de la libertad
tal y como se manifiesta en lo estético: como ilusién o espejismo que preserva al
sistema de toda impugnacién revolucionaria, pero, a la vez, como evidencia sensible
de un modo alternativo de la vida que tiene una de sus expresiones practicas mas
relevantes en los vinculos solidarios. Marcuse piensa dialécticamente ese concepto
de libertad politica:

“Comprender la realidad quiere decir comprender lo que las cosas realmente son,

y esto, a su vez, significa rechazar su mera facticidad. El rechazo es del proceso de

- 256 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

pensamiento tanto como de la accién. (...) el pensamiento filoséfico conduce de

la experiencia inmediata de existencia a su estructura histérica: el principio de li-

bertad” (Marcuse, 2005: 446).

Y, sin embargo, esa transicion, ese pasaje de la experiencia estética de la libertad
a la praxis politica del cambio cualitativo, parece presentar elementos ausentes en el
andlisis marcuseano. Como hemos sefialado, Marcuse mantiene una consideracién
dialéctica del rol del arte y distingue, con un énfasis considerable, la manera en que
el espejismo de libertad del arte tradicional afianza y sostiene “una realidad misera-
ble”, de aquella otra forma de arte reclamada por los movimientos sociales de oposi-
cién: “[...] un arte que se convierta en una fuerza en la lucha por un cambio social
radical, un arte que pueda funcionar como un vehiculo de liberacién més que como
la doncella de la represion” (Marcuse, 1971: 79).

Pero el nudo central de la propuesta marcuseana logra abstraerse de esas diferen-
cias para situar como punto nodal del potencial politico del arte la experiencia o
dimensién estética. Al igual que en la teorfa de Schiller, Marcuse sostiene que ella
no puede modificar directamente las cosas, aunque si puede desequilibrar el horizon-
te de certezas en su concrecién presente. La teorfa critica de Marcuse nos permite
pensar estas alteraciones, de cuyo minimo impacto fue plenamente consciente:

“En una situacién en la que la miserable realidad solo puede transformarse a tra-

vés de una praxis politica radical, interesarse por la estética exige justificacion.

(...) Parece que el arte como arte expresa una verdad, una experiencia, una nece-

sidad que, aunque no penetren en el dominio de la praxis radical, son todavia

componentes esenciales de la revolucién” (Marcuse, 2007: 1).

En ese sentido, su teorfa critica reconoce el espejismo de la libertad que la dimen-
sién estética proporciona. Tal como ha destacado Menke, la libertad estética y la
libertad practica conforman una unidad en la contradiccién: “[...] la libertad estética
interrumpe la libertad de la conduccién de si en la ejecucién de practicas normativas
definidas socialmente; la libertad estética es libertad de la disciplina y el adiestra-
miento social” (Menke 2017: 171). Pero, a la vez, esta libertad se convierte en con-
dicién previa para su desarrollo competente en las pricticas sociales. Desde el punto
de vista de este autor, siguiendo la estela de la teorfa adorniana:

“Sélo un individuo que siempre ya ha sido libre en lo estético —en el lenguaje es-

tético: “por naturaleza”- o posee fuerza de imaginacién, puede ser adiestrado co-

mo sujeto que tiene la capacidad de conducirse a si mismo, orientdndose por las
normas de las practicas sociales. La libertad estética de la fuerza de la imaginacién
no es adquirida de modo formativo— pues todo lo adquirido por via de la forma-

cion estd definido socialmente y escrito normativamente-, sino que es la condi-

- 257 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

cién de posibilidad para que pueda ser adquirida siquiera alguna capacidad’'®

(Menke, 2017: 172).

Esta relacion de determinacién entre las experiencias de libertad y sujecién en las
practicas sociales y en las practicas estéticas, asi como la inversién de lo que se supo-
ne una instancia previa en cada caso, pone en evidencia que la teorfa de Marcuse
mantiene el supuesto de una concepcion de la libertad politica como autodetermi-
nacién (individual y social). Esta consideracién trunca las posibilidades de una au-
téntica alteridad en la nocién de libertad estética, en contraposicién al sentido de la
libertad econdémica, porque ambas concepciones comparten el supuesto de la subje-
tividad occidental moderna, definida por la conciencia y la voluntad. En ello se fun-
da la concepcién de Marcuse: “Este es el vinculo concreto entre la estética y la prac-
tica del cambio social: la necesidad no solo de una nueva conciencia, no solo de una
nueva teorfa, sino de una nueva sensibilidad, de nuevas formas y modos de percep-
cién en el hombre mismo” (Marcuse, 2024: 80-81).

La perspectiva de Marcuse, al tiempo que habilita una consideracién profunda
del cardcter politico de la experiencia estética y, con ello, logra contraponer dos
conceptos de libertad que suspenden criticamente la unidimensionalidad de la con-
cepcién econdémica, encuentra limites para dar cuenta de la profundidad de la ruptu-
ra de lo estético en el comportamiento humano vy, en relacién con ello, deja inexpli-
cada la dindmica de la relacién entre esos dominios de la existencia.

En un ensayo sobre la interpretacién de sus ideas estéticas, Menke analiza como
posible causa de estos condicionamientos en la teorfa de Marcuse el hecho de que
“[...] todavia piensa en la resistencia de la escisién en el arte de acuerdo con el pa-
trén que el concepto de filosofia de Hegel le presenta, como una reconciliacién de lo
escindido” (Menke, 2024: 400), idea también presente en las Cartas para la educa-
cion estética de Schiller.

De esta forma, y en funcién del sefialamiento de una posible distincién entre la
libertad estética y la libertad prictica, continuar el esfuerzo teérico de Marcuse se
vuelve hoy una tarea que requiere una recuperacion critica de algunos de sus postu-
lados centrales: ;Podria esa alteridad de la experiencia estética penetrar en el domi-
nio de la praxis radical? ;Esta suficientemente desarrollada la distancia entre la tec-
nologfa como a priori politico de dominio y el arte como a priori politico de la revo-
lucién? ;Son los limites de la trascendencia politica del arte el resultado de una sim-

plificacién de los diferentes ejercicios de la libertad?

1 Aunque excede los limites de este trabajo, la distincién entre fuerza y capacidad/facultad es un
aspecto central de la teorfa de Christoph Menke. Ademds de sus propias obras, puede verse sobre el
tema el articulo de Verdénica Galfione (2021) “Estética y filosofia: El poder de lo bello en la
perspectiva de Christoph Menke”, en Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 38(2) 2021:
347-357. DOI: https://doi.org/10.5209/ashf.71284

- 258 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

Con todo, la teorfa de Marcuse nos permite considerar el andlisis del arte y de la
experiencia estética como una linea insoslayable de la teorfa critica. Es indudable
que la reflexién sobre la racionalidad social gana mucho si consigue poner en cues-
tién la escisién moderna que la separa tajantemente del dmbito de la sensibilidad,
aunque también resulta evidente que, si la teorfa critica cuestiona ese orden mo-
derno en tanto instancia de alienacién, dicha escisién es parte central del cuestio-
namiento.

La teoria de Marcuse pone en operacién ese problema, y advierte una condicién
histérica particularmente fértil para las posibilidades de construccién de sentidos
disidentes, que bien pueden expresarse como practicas de libertad: “El mundo aven-
turado por el arte no coincide nunca ni en ninguna parte con el mundo dado de la

realidad cotidiana, pero tampoco constituye un mundo de mera fantasfa e ilusién”

(Marcuse, 2007: 97).

REFERENCIAS

ADORNO, Theodor W. y HORKHEIMER, MAX (1987): Dialéctica del iluminis-
mo, trad. Murena, Buenos Aires, Sudamericana.

ADORNO, Theodor W. (2004): Teoria estética, trad. Navarro, Madrid, Akal.

BROWN, Wendy (2016): El pueblo sin atributos. La secreta revolucion del neolibe-
ralismo, trad. Altamirano, Barcelona, Malpaso.

HABERMAS, Jiirgen (2000): Perfiles filosofico-politicos, Trad. Jiménez Redondo,
Madrid, Taurus.

MARCUSE, Herbert (1969a): “Estudios sobre la autoridad y la familia” [1936], en
Para una teoria critica de la sociedad: trad. Lemoine de Francia, Caracas, Tiempo
Nuevo.

MARCUSE, Herbert (1969b): Ensayo sobre la liberacion [1969], trad. Gracia Pon-
ce, Buenos Aires, Ed. Gutiérrez.

MARCUSE, Herbert (1973): Contrarrevolucion y revuelta [1972], trad. Gonzélez de
Ledn, México, Joaquin Mortiz.

MARCUSE, Herbert (1978a): “Acerca del cardcter afirmativo de la cultura” [1937],
en Cultura y Sociedad, trad. E. Bulygin y Garzén Valdés, Buenos Aires, Sur.

MARCUSE, Herbert (1978b): “Filosofia y teoria critica” [1937], en Cultura y So-
ciedad, trad. Bulygin y Garzén Valdés, Buenos Aires, Sur.

MARCUSE, Herbert (1986a): “Notas para una nueva definiciéon de la Cultura”
[1965], en Id. Ensayos sobre politica y cultura, trad. Capella, Barcelona, Planeta-
Agostini.

MARCUSE, Herbert (1986b): £/ final de la utopia [1967], trad. Sacristan, Barcelo-
na, Planeta-De Agostini.

MARCUSE, Herbert (1995): Eros y civilizacion [1955], trad. Garcia Ponce, Barce-
lona, Ariel.

MARCUSE, Herbert (2001): “Algunas implicaciones sociales de la tecnologfa mo-

- 259 -



CONSTELACIONES. Revista de Teoria Critica. Namero 17 (2025) — ISSN 2172-9506

EL ARTE COMO ESPEJISMO DE LIBERTAD

[Pp 237-260] ROMINA CONTI

derna” [1941], en Guerra, tecnologia y Fascismo. Textos inéditos, trad. Saldarria-
ga, Medellin, Universidad de Antioquia.

MARCUSE, Herbert (2005): E/ hombre unidimensional [1964], trad. Elorza, Barce-
lona, Ariel.

MARCUSE, Herbert (2007): La dimension estética, critica de la ortodoxia marxista
[1978], trad. y Ed. Yvars, Madrid, Biblioteca Nueva.

MARCUSE, Herbert (2024): “El arte y transvaloraciéon de los valores” [1976] y
“Conferencias de Jerusalem” [1971], en Sdnchez Marin y Giraldo — Ed.- Herbert
Marcuse. Escritos sobre estética y politica, Medellin, Ennegativo ediciones.

MENKE, Christoph (2011): Estética y Negatividad, trad. Diller, México, FCE.

MENKE, Christoph (2017): La fuerza del arte. rad. Bornhauser Neuber, Chile, Me-
tales Pesados.

MENKE, Christoph (2024): “Lo terriblemente bello. Comentarios sobre Marcuse y
Koppe, bajo la mirada de Bacon”, en Sdnchez Marin y Giraldo (Ed). Unidimen-
sionalidad y Teoria Critica. Estudios sobre Herbert Marcuse, Medellin, Ennegati-
vo ediciones.

PERNIOLA, Mario (2001): La estética del siglo XX, Madrid, Visor.

RANCIERE, Jacques (2011): £/ malestar en Ia estética, trad. Petrecca, Vogelfang y
Burello, Buenos Aires, Capital intelectual.

SCHILLER, ].C. Friedrich (1981): Cartas sobre la educacion estética del hombre,
trad. Romano Garcia, Buenos Aires, Aguilar.

SIMONDON, Gilbert (2007): £/ modo de existencia de los objetos técnicos, trad.
Martinez y Rodriguez, Buenos Aires, Prometeo.

VILAR, Gerard (1996): “Theodor W. Adorno: una estética negativa”, en Historia
de las ideas estéticas y de las teorias artisticas contempordneas, Vol 11, Madrid,
Visor.

VON REDECKER, Eva (2022): Revolucion por la vida. Filosofia de las nuevas for-
mas de protesta, trad. Prestifilippo, Buenos Aires, Ubu Ediciones.

WIGGERSHAUS, Rolf (2010): La Escuela de Frincfort, trad. Romano Hassan.
Buenos Aires, FCE-UAM.

- 260 -



