
- 97 -

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA 
ADMINISTRADA. EN TORNO AL ‘NÚCLEO 

IDEALISTA’ EN EL PENSAMIENTO 
DE H. MARCUSE 

The Breakdown of Administered Consciousness. 
On the ‘Idealist Core’ in the Thought of H. Marcuse 

JORDI MAGNET COLOMER*

jordi.magnet@gmail.com 

Fecha de recepción: 4/2/2025 
Fecha de aceptación: 10/11/2025 

RESUMEN 

En los tres apartados que conforman el presente artículo se toma en considera-
ción el influjo y la presencia de elementos idealistas en el pensamiento de Her-
bert Marcuse. La recepción de la tradición idealista alemana, especialmente de 
Hegel y sus discípulos de izquierda, aparece como una constante a lo largo de 
toda su obra, si bien fue ganando ascendencia con el transcurso de los años, so-
bre todo en la última década de su trayectoria intelectual. Se defiende aquí que 
este desvío idealista del materialismo ha de entenderse en el contexto de las 
transformaciones socioeconómicas y psicológicas en el tránsito del capitalismo 
liberal al postliberal. Con el trasfondo de la noción hegeliana de ‘Idea’, el pri-
mer punto analiza las diversas lecturas de la obra Hegel en las sucesivas etapas 
de su pensamiento. El segundo punto aborda la problemática relativa a la cosifi-
cación de la conciencia y a su emancipación. Se examina, por último, la dico-
tomía Espíritu-masa en relación con la búsqueda de nuevos agentes históricos y 
los peligros, no siempre sorteados por Marcuse, del vanguardismo y el elitismo. 

Palabras clave: conciencia, emancipación, idealismo, Marcuse, Teoría Crítica. 

ABSTRACT 

The three sections of this article consider the influence and presence of idealist 
elements in Herbert Marcuse's thought. The reception of the German idealist 
tradition, especially Hegel and his left-wing disciples, can be seen as a constant 
throughout his work. Still, it gained ascendancy over the years, especially in 
the last decade of his intellectual trajectory. It is argued that this idealistic 

* Universitat Oberta de Catalunya.

mailto:jordi.magnet@gmail.com


 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 98 - 

 

deviation from materialism must be understood in the context of the socio-
economic and psychological transformations from liberal to postliberal 
capitalism. Against the background of the Hegelian notion of ‘Idea’, the first 
point analyzes the various readings of Hegel's work in the successive stages of 
his thought. The second point deals with the problem of the reification of 
consciousness and its emancipation. Finally, the Spirit-mass dichotomy is 
discussed concerning the search for new historical agents and the dangers, 
which Marcuse did not always avoid, of vanguardism and elitism. 

Key words: Consciousness, Emancipation, Idealism, Marcuse, Critical Theory. 

 

1  VIRTUALIDAD Y OBSOLESCENCIA DE LA IDEA  

 
1.1  La primera aproximación a Hegel 
Al margen de las dos obras monográficas que H. Marcuse consagró íntegramente al 

pensamiento de Hegel, a saber, su tesis de habilitación sobre la Ontología de Hegel y 
teoría de la historicidad (1932) y Razón y revolución (1941), su interés por la tradi-

ción idealista alemana, así como la reivindicación de su legado en la Teoría Crítica, 

se mantuvo inalterado a lo largo de toda su producción teórica. Entre los años 1930 

y 1931 ya había publicado dos artículos en la revista Die Gesellschaft (Marcuse, 

1978b y 1978c) en los que anticipaba algunas de las hipótesis centrales que desarro-

llaría de manera más extensa en su tesis de habilitación. Rastreando los fundamentos 

teoréticos y el origen de la dialéctica hegeliana en los diálogos de Platón, en estos 

primeros escritos Marcuse intentó elucidar algunos de sus atributos distintivos, tales 

como la negatividad, el devenir o la unidad en la multiplicidad, desde un punto de 

vista ontológico fundamentado en los conceptos de ‘historicidad’ (Geschichtli-
chkeit) y de ‘vida’ (Leben), tal y como habían sido moldeados por la tradición fe-

nomenológico-existencial y vitalista.   

En lugar de circunscribirse a la consideración de la dialéctica como un método de 

interpretación de la realidad sociohistórica, las pretensiones ontológicas que alber-

gaba el joven Marcuse le llevaron a no limitar el objeto de la dialéctica a ese plano 

óntico encaminado a la comprensión y el alumbramiento del ente verdadero, sino 

también al conocimiento del “ser de ese ente”, es decir, de su historicidad (Marcuse, 

1978b: 411). Dicha historicidad, impulsada por una motilidad (Bewegtheit) ontoló-

gica, por una concepción dinámica inherente al ser que Hegel habría tomado pres-

tada de la ontología de Aristóteles, aparecía entrelazada en su lectura con la tesis 

hegeliana de una “igualdad consigo mismo en el ser otro” (Hegel, 1807: LXVIII), 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 99 - 

 

que Marcuse veía cumplida en el telos del concepto de vida empleado Hegel y cuyas 

fuentes se remontarían hasta la síntesis trascendental kantiana. Lo significativo de 

estos primeros trabajos es que esta aproximación ontológica no impidió a Marcuse 

defender al mismo tiempo el carácter práctico de la dialéctica de Hegel frente a in-

terpretaciones como la de Siegfried Marck en Die Dialektik in der Philosphie der 
Gegenwart (1929-31), para quien la dialéctica hegeliana no era más que una dialéc-

tica especulativa o cognoscitiva de carácter místico-panteísta (Marcuse, 1978c: 424-

425). Según Marcuse, no podía desecharse sin más, y menos todavía en base al erró-

neo calificativo de mística y/o panteísta, la célebre fórmula, introducida por Hegel 

en el prólogo de la Fenomenología del espíritu (1807), de la ‘sustancia como sujeto’, 

esto es, de que “lo verdadero no se aprehenda y se exprese como sustancia, sino tam-

bién en igual medida como sujeto” (Hegel, 1807: XX). Y lo que reviste mayor impor-

tancia si cabe, la figura dialéctica de la ‘negación de la negación’ tampoco concierne 

únicamente al pensamiento cognoscente, pues su negatividad apunta asimismo a la 

transformación de la realidad fáctica por parte del “yo actuante-sapiente” (Marcuse, 

1978c: 437-438).  

Junto a su tesis de habilitación, este primer acercamiento de Marcuse a la ‘doctri-

na del concepto’, y específicamente a las secciones que Hegel dedica a la exposición 

de la Idea en la Ciencia de la lógica (1816) y la Enciclopedia de las ciencias filosófi-
cas (1817) (Hegel, 1816: 267-440 y 1817: 110-126), confiere una primacía determi-

nante al concepto de ‘vida’ (Idea práctica) frente al ‘conocer’ y al ‘saber absoluto’ 

(Idea Teórica). De las tres figuras de la Idea, la ‘vida’ ostenta la máxima prioridad 

frente a las otras dos, al menos así lo arguye Marcuse remitiéndose a los escritos teo-

lógicos juveniles de Hegel y a la Fenomenología del espíritu (Marcuse, 1970: 217-

245). El carácter práctico de la Idea procede de la motilidad ontológica en devenir 

para-sí característica de la ‘vida’, cuyo corolario es el logro de una “unidad negativa 

entre objetividad y subjetividad” (1970: 158-159). 

Su lectura temprana de Hegel acusaba la influencia que en sus primeros años de 

formación filosófica tuvo la ontología fundamental de Heidegger y la Lebensphilo-
sophie de Dilthey. En líneas generales, los aspectos más problemáticos de esta lectu-

ra fueron, por un lado, que la dimensión histórico-política quedó relegada a un se-

gundo plano o se diluyó por completo en favor de un enfoque ontológico-vitalista. Si 

bien en sus dos artículos “Sobre la dialéctica” de 1930-31 las referencias a la tradi-

ción marxista, particularmente a la recepción de Hegel en el materialismo histórico, 

no están del todo ausentes (Marcuse, 1978c: 442-444), en la Ontología de Hegel 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 100 - 

 

brillan por su ausencia. El segundo elemento problemático de esa lectura fue la sepa-

ración poco dialéctica que estableció Marcuse entre el joven Hegel –el ‘autentico’– y 

el Hegel maduro, así como la interpretación y/o superación del segundo desde la 

‘filosofía de la vida’ del primero. Probablemente sea ésta una de las pocas críticas 

sensatas que pueden encontrarse en La destrucción de la razón (1954) de G. Lukács, 

quien la hace extensible, además de Marcuse, a otros “neohegelianos” que, como en 

su caso, también leyeron a Hegel desde la Lebensphilosophie –p. ej. Hermann Glo-

cker o Hugo Fischer– (Lukács, 1962: 491-492).  

Algunos años más tarde, sin embargo, a raíz de su incorporación al Institut für 
Sozialforschung, se produjo un punto de inflexión decisivo en su trayectoria intelec-

tual. A partir de entonces su lectura de Hegel también experimentó un vuelco en 

sentido inverso a sus primeros trabajos. La orientación ontológico-vitalista desapare-

ció sin dejar apenas rastro, cediendo todo el protagonismo a la dimensión histórico-

social. Sin haber profundizado todavía en el psicoanálisis, y habiendo abandonado a 

Heidegger y Dilthey, los artículos que Marcuse escribió para la Zeitschrift für Sozial-
forschung entre 1934 y 19391, hasta la publicación de Razón y revolución en 1941, 

representan, también en relación con su balance sobre la herencia de Hegel y del 

idealismo alemán en su conjunto, su periodo más ‘marxista’2 –aunque, por supuesto, 

 
1 Nos referimos a los siguientes artículos: “La lucha contra el liberalismo en la concepción totalitaria 
del Estado” (1934); “El concepto de esencia” (1936); “Acerca del carácter afirmativo de la cultura” 
(1937); “Filosofía y teoría crítica” (1937); “A propósito de la crítica del hedonismo” (1938); “Una 
introducción a la filosofía de Hegel” (1939/40). A esta lista cabría añadir también su contribución 
individual al volumen colectivo de los Estudios sobre autoridad y familia (1936), recientemente tradu-
cida al español (Marcuse, 2024).  
2 Dicha afirmación encuentra sustento en la propia valoración retrospectiva que Marcuse realizó en el 
prólogo a la compilación de algunos de sus ensayos principales de la década de 1930 reunidos en la 
obra Cultura y sociedad de 1965. Ahí argumenta que estos artículos, compuestos para la Zeitschrift für 
Sozialforschung, fueron escritos asumiendo todavía ciertos presupuestos de la teoría marxista clásica, 
como una visión altamente esperanzada en el potencial revolucionario del proletariado vinculada a 
unas perspectivas más o menos inminentes de transformación social. Tanto Auschwitz como “la opre-
sión, el desempoderamiento y la nivelación de las clases y fuerzas que, por sus intereses reales, encar-
naban la esperanza en el fin de la inhumanidad” (1965a: 11) forzaron un distanciamiento con ese 
programa teórico temprano desarrollado en los años 30 –es decir, en un “periodo pretotalitario” 
(1965a: 12). Este nuevo contexto, marcado por la experiencia del totalitarismo, incluyendo la “demo-
cracia totalitaria de masas” (1965a: 12-13), le llevó a replantearse la validez e idoneidad de algunos 
planteamientos del análisis marxista tradicional, entre ellos la “imagen marxiana del reino de la liber-
tad”; una imagen “romántica” que “estipulaba un sujeto individual del trabajo, una autonomía de la 
actividad creadora y del ocio, una dimensión de la naturaleza intacta, que hace ya tiempo han sido 
liquidados por el progreso de la dominación y la industrialización” (1965a: 13). Por otra parte, puede 
sostenerse que en los ensayos de la segunda mitad de la década de 1930 no hay influencias externas de 
marcos teórico-categoriales procedentes de otras corrientes ajenas al marxismo, como podrían ser la 
fenomenología –ya abandonada por Marcuse– o el psicoanálisis –con el que no entraría en contacto 
hasta décadas más tarde–, hecho que refuerza asimismo este veredicto. Por supuesto, la calificación de 
la etapa comprendida entre 1934-1941 como ‘su periodo más marxista’ no significa que en lo sucesivo 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 101 - 

 

cabría hablar aquí de un marxismo no dogmático. Como tendremos ocasión de ver 

más adelante, luego de una etapa de tránsito, que comprende fundamentalmente la 

década de 1950, desde mediados de los años sesenta, esto es, desde la aparición de El 
hombre unidimensional (1964) en adelante, aparecen en su obra afinidades muy 

notables con algunos tópicos asociados comúnmente a la tradición de la izquierda 

hegeliana. Lejos de juzgar la aproximación de Marcuse al joven hegelianismo como 

una simple decisión subjetiva desvinculada de las condiciones sociohistóricas con-

cretas, o como una suerte de desvío inaceptable del materialismo al idealismo, cree-

mos que tal acercamiento vino motivado y exigido por las propias circunstancias 

históricas, por la necesidad de actualizar la crítica de la sociedad a las transformacio-

nes epocales del capitalismo tardío, principalmente para dar respuesta y encontrar 

salidas al problema de la integración del proletariado, a su pérdida de centralidad 

como fuerza emancipatoria. En este contexto, la problemática relativa a la emanci-

pación de la conciencia, al “quebramiento de la conciencia administrada” (Marcuse, 

1965a: 15), asumirá una relevancia cada vez mayor en su obra, alcanzando su punto 

álgido en El final de la utopía (1967), Un ensayo sobre la liberación (1969) y Con-
trarrevolución y revuelta (1972). 

 

1.2  Una lectura materialista del idealismo alemán 
En la medida en que en la tesis de la ‘sustancia como sujeto’ se proyecta una nega-

ción consciente de toda otredad dirigida a una unificación de los opuestos, desde el 

punto de vista de la crítica al ‘principio de identidad’ parece cuestionable la adscrip-

ción de Marcuse al programa hegeliano-marxista de una (re)conciliación de la es-

tructura contradictoria de la realidad, fundamentalmente al propósito de alcanzar un 

estado más o menos armonioso donde cese la oposición entre realidad e idea, sujeto 

y objeto, conciencia y existencia3. Sin embargo, lo que está en juego en este proceso 

no es una reconciliación cualquiera, lograda forzosamente y de una vez para siempre, 

sino la transformación, siempre renovada, de una existencia fenoménica que en las 

sociedades capitalistas impide que el ser devenga conforme a su ‘concepto’. Nociones 

 
Marcuse no continuase siendo un pensador ‘marxista’, ni que la influencia de Marx desapareciera de su 
obra. 
3 Pensamos aquí, sobre todo, en las versiones más idealistas del marxismo occidental en la estela de 
Lukács, particularmente por su asunción de un concepto omniabarcante de totalidad –entendido 
como una suerte de holismo conceptual en el que se subsume, constriñe o elimina la experiencia de lo 
particular y lo no-idéntico–, así como por su discutible concepción del proletariado como sujeto-
objeto de la historia. Pese al marcado influjo del idealismo de Hegel en la obra Marcuse, el autor ber-
linés no encarna una versión del marxismo hegeliano tan pura ni tan pronunciada como la de Lukács 
en Historia y conciencia de clase (1923).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 102 - 

 

como ‘potencialidad’, ‘estructura racional del ser’ o ‘deber-ser’ funcionan en este 

esquema como sinónimos de ‘concepto’. Como es sabido, en otro plano de análisis, 

que antecede o acontece en paralelo a esta realización del ‘concepto’, el ser ha de 

transitar a su vez desde la certidumbre sensible a la autoconciencia, desde la particu-

laridad a la universalidad, del ‘en-sí’ al ‘para-sí’.  

En esta exégesis hay que tomar en cuenta el hecho de que cuando aparecieron 

publicados por primera vez los Manuscritos de economía y filosofía (1844) de Marx 

en 1932, Marcuse pudo familiarizarse más estrechamente con la interpretación y la 

crítica marxiana de la filosofía de Hegel. En ulteriores exposiciones de la doctrina 

del concepto desplegada en la Ciencia de la lógica, o del camino de la conciencia 

trazado en la Fenomenología del espíritu, dejó de buscar apoyo en la ontología fun-

damental y el vitalismo, inclinándose en su lugar por una lectura plenamente mate-

rialista articulada en torno a los conceptos, antes ausentes o muy difuminados, de 

mediación (Vermittlung), razón (Vernunft) o realidad efectiva (Wirklichkeit) 

(Marcuse, 1955a: 26, 38, 44, 143, 149-162). De este modo, la materialización con-

creta de la idea de libertad pasó a convertirse en el fin último de la modificación de 

la realidad externa contenida en la ‘Idea práctica’. Si bien es en Razón y revolución 

donde esa lectura aflora de modo más explícito, extenso y sistemático, cabe advertir 

su repercusión tanto en sus artículos de los años treinta, previos a la publicación de 

esta monografía sobre Hegel, como en su obra posterior de las décadas de 1950, 1960 

y principios de 1970.  

Sin lugar a dudas, la confrontación menos indulgente de Marcuse con la cultura 

idealista se encuentra en “Acerca del carácter afirmativo de la cultura” de 1937. La 

motivación fundamental que subyace a este texto es denunciar la desconsideración 

de los “procesos materiales de vida” en el idealismo, o bien su creencia ilusoria en 

que el conocimiento de las ideas proporciona los medios para obtener verdades a 

partir de las cuales se espera obrar una transformación y mejora del mundo material 

(Marcuse, 1979b: 189-190). En este sentido, frente a la idealización idealista de la 

aspiración a la libertad, Marcuse defiende que la satisfacción de los anhelos de liber-

tad sólo puede lograrse “oponiéndose a la cultura idealista” y “como modificación 

real de las relaciones materiales de existencia” (1979b: 196). Retoma también la 

controvertida tesis, ya presentada en “La lucha contra el liberalismo en la concep-

ción totalitaria del Estado” (1934), según la cual existe una relación de continuidad, 

dentro de la propia cultura afirmativa, entre, por un lado, la ‘transformación política’ 

de la democracia parlamentaria (liberal) al estado totalitario (fascista) y, por otro, 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 103 - 

 

entre la ‘transformación cultural’ del idealismo liberal al realismo heroico-popular 

(1979b: 219). Tanto la ‘interioridad’ idealista como la ‘exterioridad’ heroica hacen 

abstracción de la situación fáctica del ser humano; ambas se oponen al ‘espíritu’ re-

cluyéndose en el ‘alma’, ya sea en el alma del individuo (idealismo) o del pueblo 

(realismo heroico). Así pues, de manera un tanto paradójica, Marcuse concluye su 

artículo reivindicando el concepto idealista de espíritu frente al concepto, igualmen-

te idealista, de alma: “El espíritu no puede rehuir la realidad sin renunciar a sí mis-

mo; el alma puede y debe hacerlo” (1979b: 221). Por lo demás, a pesar de esa rela-

ción de continuidad postulada en el plano político-cultural y, en definitiva, pese a su 

definición de la cultura idealista como ‘afirmativa’ con respecto la realidad dada, 

Marcuse no deja de reconocer que la primera fase liberal/idealista de la cultura afir-

mativa contiene “momentos progresivos” que son eliminados en su fase heroica 

(1979b: 220). Será precisamente la recepción de estos “momentos progresivos” lo 

que irá imponiéndose gradualmente en sus posteriores escritos.  

De hecho, algunos de estos juicios contra la cultura idealista, emitidos quizás con 

cierta precipitación, van a ser matizados casi de inmediato en su siguiente publica-

ción para la revista del Institut. En efecto, si en “Acerca del carácter afirmativo de la 

cultura” la concepción de la libertad en el idealismo es sometida a un severo juicio, 

en “A propósito de la crítica del hedonismo” (1938) Marcuse valora positivamente 

el hecho de que en el idealismo alemán el principio de libertad sea considerado el 

bien supremo y el concepto regulador de la razón, puesto que tal concepción permite 

vincular la idea de felicidad con la obtención de una libertad general externa (Mar-

cuse, 1979c: 268-274). Se decanta incluso por esta opción ‘idealista’ ante la alterna-

tiva representada por el materialismo hedonista, que reduce la felicidad al mero pla-

cer de los sentidos. No obstante, sería incurrir en una lectura parcial acentuar úni-

camente esta reivindicación del principio de libertad en el idealismo y la consiguien-

te asunción de la idea de felicidad que puede extraerse de ella. Y ello porque este 

estado de felicidad general reclama a su vez una modificación de las relaciones de 

producción, distribución y consumo que sólo el materialismo histórico –no el idea-

lismo– está en condiciones de afrontar. Sin embargo, en una dirección análoga al 

núcleo emancipatorio del marxismo, el estado universal de felicidad, razón y libertad 

comprendido en la Idea hegeliana apunta también a una “superación de la contrapo-

sición, propia de la situación burguesa del mundo, entre los individuos aislados en 

sus intereses particulares y la generalidad independizada y sostenida a costa de su 

sacrificio” (1979c: 285). El principal inconveniente del enfoque de Hegel reside para 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 104 - 

 

Marcuse en su suposición de que el logro de tal organización social no podía “con-

vertirse en tarea de la praxis histórica” (1979c: 285). La obsolescencia del concepto 

de Idea es subrayada de nuevo en la sección que dedica a Marx en su contribución a 

los Estudios sobre autoridad y familia (1936): “La autoridad decisiva no le corres-

ponde a la Idea (ni siquiera a la Idea de una sociedad justa y libre), sino a la historia. 

Sólo en ella puede surgir el interés que la Idea necesita para su realización” (Marcu-

se, 1979a: 171). Con tales observaciones, Marcuse no parece alejarse de las tradicio-

nales críticas formuladas desde el materialismo histórico al idealismo objetivo de 

Hegel, aunque ciertamente, más allá de su inclusión en este canon interpretativo y 

en consonancia con otros autores de su misma órbita intelectual (Lukács, Korsch, 

etc.), se entrevé también en ellas una sensibilidad más receptiva con la herencia de 

este idealismo que en las versiones más tradicionales u ortodoxas del marxismo. 

 

1.3  El idealismo a la luz del psicoanálisis y de la crítica del marxismo soviético 
A diferencia de otros miembros del Institut für Sozialforschung, el acercamiento de 

Marcuse a la teoría psicoanalítica no se produjo hasta una fecha relativamente tar-

día. La consolidación de su conocimiento sobre la obra de Freud tuvo lugar a media-

dos de los años cincuenta. Sin embargo, este retraso no impidió que las investigacio-

nes llevadas a cabo en este ámbito, que culminaron con la publicación de Eros y 
civilización (1955), adquirieran tanta o más resonancia que otras tentativas teóricas 

similares desarrolladas previamente por autores como el primer E. Fromm o W. 

Reich. Puede afirmarse que el psicoanálisis freudiano también brindó nuevas herra-

mientas conceptuales a Marcuse para realizar una relectura crítica de los conceptos 

ético-idealistas de libertad y progreso.  

En el fragmento sobre Kant que incluyó en los ya mencionados Estudios sobre au-
toridad y familia se anticipa en cierto modo la dirección que iba a tomar esta crítica 

dos décadas más tarde, cuando sería afrontada con ayuda del psicoanálisis. Ya enton-

ces mostró su desacuerdo con una nota a pie de página añadida por Kant al final de 

sus lecciones sobre Antropología (1798): “También forma parte del carácter de 

nuestra especie el que, esforzándose por conseguir una constitución civil, requiera 

disciplina a través de la religión, de modo que lo que no puede conseguirse mediante 

la coacción externa pueda lograrse mediante la interna (de la conciencia)” (Kant, 

1798: 334). La idea clave aquí, que será objeto de un cuestionamiento ulterior por 

parte de Marcuse, es la forma y el contenido de esta demanda o necesidad de una 

‘coacción interna’ de la conciencia postulada por Kant. Pero en 1936 no disponía 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 105 - 

 

todavía de los medios teóricos para articular sólidamente su crítica a la internaliza-

ción de la represión, cuya afectación alcanzaba tanto a la concepción idealista de la 

libertad como a su noción de progreso.  

Esta polémica reaparecerá explícitamente en Eros y civilización y en las dos po-

nencias que Marcuse pronunció el año 1956 en el marco de un encuentro celebrado 

en Fráncfort del Meno para conmemorar el centenario del nacimiento de Freud. En 

la primera intervención, titulada “Teoría de las pulsiones y libertad”, Marcuse aseve-

ra que Freud se adhiere a una visión idealista de la libertad no muy alejada de la que 

propone Kant en su Antropología. Para Freud “la libertad incluye su propia repre-

sión, su propia falta de libertad, porque sin esta falta de libertad el ser humano retor-

naría al estado animal”; de modo que, prosigue Marcuse, “la ética idealista interpreta 

como estructura ontológica la libertad represora de la sensibilidad (…) así entiende 

Freud la represión de las pulsiones” (Marcuse, 1968a: 30). Cabría preguntare si la 

tradicional desconfianza con la que el psicoanálisis se ha aproximado a la filosofía, 

especialmente a la idealista4, no invalida en parte la consideración de Freud como 

un partidario de la concepción idealista de la libertad. Parece que Marcuse confunde 

aquí el posicionamiento político de Freud, ciertamente liberal, con su posiciona-

miento filosófico, más bien inexistente.  

En cualquier caso, más allá de la idoneidad de esta inscripción de Freud en un re-

gistro idealista, en la segunda intervención, que versa precisamente sobre “La idea 

del progreso a la luz del psicoanálisis”, Marcuse traslada la idea de una coacción y 

represión de la naturaleza interna, en cuanto elementos inherentes al concepto idea-

lista de libertad, también a su concepción del progreso. La base psicológica del pro-

greso cultural y del trabajo que sostiene a la cultura idealista se funda “en la modifi-

cación represiva de la estructura psíquica”, en la “autorrenuncia en nombre del pro-

greso” (Marcuse, 1968b: 43, 45). No obstante, respecto a los aportes coetáneos de 

otros autores idealistas, el concepto de progreso posee en Hegel virtualidades y as-

pectos rescatables para la teoría crítica de la sociedad. Así, frente a la idea de un 

progreso concebido en términos exclusivamente cuantitativos, en la filosofía idealis-

ta de Hegel el concepto de progreso se entiende también en un sentido cualitativo, 

en concreto como un progreso en la conciencia y en la realización de la libertad 

humana (Marcuse, 1968b: 35-37). En El marxismo soviético (1958) insistirá de nue-

 
4 Como señala Chasseguet-Smirgel, esta desconfianza arraiga en la creencia psicoanalítica de que “el 
idealismo sirve precisamente de máscara de pulsiones sádicas no sublimadas”. Por tal motivo, “no hay 
que sorprenderse si se descubre la vida privada y las relaciones personales de los grandes idealistas tan a 
menudo marcadas por una brutalidad grosera”. (Chasseguet-Smirgel, 1991: 239). 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 106 - 

 

vo en la idea de que la concepción de la historia en Hegel supone un crecimiento 

“cuantitativo y cualitativo”, un “proceso lógico y teleológico” que, “a pesar de las 

recaídas y regresiones”, sigue una secuencia “ascendente” (Marcuse, 1958: 2). Como 

es de suponer, aun estimando las potencialidades que alberga esta noción cualitativa 

del progreso en la obra de Hegel, Marcuse la contrapone seguidamente a la concep-

ción del materialismo histórico y se remite a Marx, para quien “la historia progresa a 

través del desarrollo de las fuerzas productivas, lo cual no constituye un progreso en 

la realización de la Libertad, sino en la creación de los prerrequisitos de la Libertad 

(…) la Historia no es la manifestación de la Razón, sino más bien lo contrario; la 

Razón pertenece sólo al futuro de una sociedad sin clases” (1958: 2-3).  

Así como Marcuse aprecia y confronta al mismo tiempo la idea de progreso en 

Hegel, también lleva a cabo un reconocimiento y una impugnación simultáneos de 

su concepto de dialéctica. Retomando la tesis de la ‘sustancia como sujeto’, en las 

páginas de El marxismo soviético la lógica dialéctica aparece caracterizada como una 

lógica de la liberación, es decir, como un proceso de destrucción y superación de un 

mundo enajenado que impide o contradice esta transformación de la sustancia en 

sujeto (1958: 140). Ahora bien, Marcuse rechaza el salto de la dialéctica hegeliana 

por encima del proceso histórico, su conversión “en parte de un sistema metafísico 

en el que la libertad final es solamente la libertad de la Idea” (1958: 140-141), así 

como el desarrollo de los principios fundamentales de tal dialéctica en el ámbito 

exclusivo de una ‘ciencia de lógica’, donde “la estructura y el movimiento del ser 

eran las del ‘concepto’ y alcanzaban su verdad en la Idea absoluta” (1958: 143). Co-

mo ya señalara en la cita de los Estudios sobre autoridad y familia a la que nos hemos 

remitido en la parte final del segundo apartado, en 1958 Marcuse vuelve a dejar cla-

ro que, a diferencia de Hegel, la teoría marxista no interpreta el ser como Idea, por 

eso “no puede desplegar la dialéctica como lógica: su Logos es la realidad histórica” 

(1958: 143). Sin embargo, para confrontar justamente al marxismo soviético, en esta 

misma obra también se lleva a cabo una defensa del carácter emancipatorio del idea-

lismo y de la metafísica, de su capacidad de trascendencia respecto al orden estable-

cido. Aunque tales reflexiones se circunscriban aquí a la crítica de la sociedad sovié-

tica y de su aparato teórico-ideológico de legitimación, sus lineamientos básicos se-

rán recogidos posteriormente en su crítica del universo unidimensional de las socie-

dades occidentales de posguerra.  

Su argumentación a este respecto toma como punto de partida el concepto de 

trascendencia ideológica. Se parte de la constatación de que una vez la ‘base’ ha 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 107 - 

 

logrado dominar a la ideología, “manipulándola y coordinándola con el orden esta-

blecido (eliminando, por tanto, sus elementos trascendentes, J. M.), tanto más la 

esfera ideológica que se halla más alejada de la realidad (arte, filosofía) se convierte, 

justamente debido a su lejanía, en el último refugio de la oposición a dicho orden” 

(1958: 125). En tal escenario, no sólo el arte y la literatura –no realistas– se convier-

ten en lugares de preservación de las ideas de libertad y de realización completa del 

ser humano, sino también la metafísica y la filosofía idealista en general. Cuando la 

teoría oficial soviética intentaba coaptar por todos los medios cualquier propuesta 

filosófica elaborada en la URSS, so pena de muerte, cárcel o destierro, cuando des-

acreditaba al idealismo y la metafísica y anunciaba su superación, su propósito no era 

otro que el de protegerse frente a ciertas “corrientes y categorías filosóficas que, en 

virtud de su trascendencia, parecían poner en peligro el sistema político e ideológico 

‘cerrado’” (1958: 128). Pues bien, esta capacidad de trascendencia más allá de las 

formas dadas, que en el idealismo alemán se expresa en la tensión entre lo potencial 

y lo actual, entre la Idea y la realidad, será recogida y reelaborada en el materialismo 

dialéctico, conformando así, según nos dice Marcuse en Contrarrevolución y revuel-
ta, su “núcleo idealista” y, en consecuencia, mediante esta recepción, la teoría mar-

xista se erige en “heredera del idealismo alemán” (Marcuse, 1972: 70).  

Como la crítica de la economía política no permite comprender por sí sola los di-

versos modos en que la sociedad represiva se reproduce en la conciencia y la psique 

de los sujetos, y el análisis del fetichismo de la mercancía tampoco parece suficiente 

para abordar en toda su magnitud y complejidad la crisis de la naturaleza interna en 

las sociedades capitalistas tardías, el materialismo histórico debe buscar apoyo en el 

idealismo alemán y el psicoanálisis. Pero en Contrarrevolución y revuelta Marcuse 

no sólo acude a la tradición idealista alemana en busca de recursos para subvertir la 

cosificación de la conciencia, circunstancia que, como veremos con mayor deteni-

miento en el siguiente punto, será su rendimiento más lógico y esperable, sino que 

también recurre a él para hacer frente a la reproducción de la represión en el ámbito 

de los sentidos. Encuentra en Kant y en Hegel los prolegómenos para imaginar otros 

horizontes de experiencia distintos a los dominantes bajo el capitalismo. Mientras el 

‘principio universalizador’ de Kant opera en la práctica experiencial como una suerte 

de sensorium universal, el concepto de ‘reflexión’ de Hegel tiene como fin revelar 

“el ‘nosotros’ que hay en el ‘yo’ de la intuición y la percepción”, permitiendo expe-

rimentar “un mundo ‘trans-sensible’ ‘detrás’ de la apariencia sensual de las cosas (…) 

detrás de la cortina de la apariencia” (Marcuse, 1972: 72-73). Por lo demás, en un 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 108 - 

 

giro en apariencia extraño al lenguaje empleado habitualmente en el seno de la Teo-

ría Crítica, Marcuse se reapropia también de la noción de ‘ideas innatas’ en cone-

xión con la Idea hegeliana. Se trata, empero, de una reapropiación en clave materia-

lista, dado que a su juicio el carácter innato de tales ideas le es otorgado al ser hu-

mano en calidad de sujeto histórico. Por lo tanto, son ideas que remiten a un univer-

so de experiencia y de posibilidades históricas intrínsecas al sujeto en tanto que his-

tórico, pero que le son negadas por la sociedad existente. La realización de tales po-

tencialidades, según lo dispuesto por la razón y la libertad que le sirve de guía, con-

siste en adecuar la realidad dada a su Idea. Al hilo de esta reflexión, Marcuse vuelve 

a subrayar la importancia del “elemento crítico, trascendente, del idealismo” (1972: 

73). Sin embargo, agrega de nuevo que “únicamente la concepción marxiana (…) 

descubre el terreno material e histórico para la conciliación de la libertad humana y 

la necesidad natural, la libertad subjetiva y la objetiva”, aunque para ello es necesa-

rio contar con “la praxis revolucionaria que ha de abolir las instituciones capitalistas 

(…) Pero en dicha transición, la emancipación de los sentidos debe acompañarse de 

la emancipación de la conciencia” (1972: 73-74). Qué entendía específicamente 

Marcuse por ‘emancipación de la conciencia’ y qué rol desempeñó el idealismo en 

esta tarea es lo que trataremos de analizar en las siguientes páginas. 

 

2  EMANCIPACIÓN DE LA CONCIENCIA  

 
2.1  Factores limitantes 
Una de las principales manifestaciones de la reificación o cosificación de la concien-

cia en las sociedades capitalistas tardías es la obstrucción de la toma de conciencia 

acerca de las posibilidades de liberación contenidas en el presente, el “adoctrina-

miento de la consciencia contra esas posibilidades” y “las fuerzas que las impiden y 

las niegan” (Marcuse, 1967: 26, 17). Sin esta toma de conciencia previa no es por 

tanto posible la negación histórico-social determinada de lo existente. Los concep-

tos hegelianos de ‘autoconciencia’ y de ‘negación determinada’ son las piedras angu-

lares del diagnóstico de Marcuse y ambos conceptos se vinculan recíprocamente, 

donde falta uno también falta el otro. Por consiguiente, a fin de contrarrestar esta 

restricción de lo posible, Marcuse considera que “el desarrollo de la conciencia, el 

trabajo por desarrollar la conciencia– esta desviación idealista, si se quiere– es hoy 

en día una de las principales tareas del materialismo, del materialismo revoluciona-

rio” (1967: 27). En esta última cita emerge con claridad la forma que adopta la con-



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 109 - 

 

junción entre materialismo e idealismo en su obra tardía (1964-1977). El desvío 

idealista del materialismo que tiene lugar en su pensamiento de madurez no ha de 

juzgarse negativamente como un desliz arbitrario y sin fundamento, sino como un 

recurso teórico de primer orden en los esfuerzos destinados a emancipar la concien-

cia, especialmente cuando ésta ha sucumbido al proceso de cosificación y, tal como 

sucede en las sociedades tardocapitalistas, cuando tal percepción de la realidad, ca-

rente de alternativas y cosificada en la conciencia, se ha extendido a todos los estra-

tos sociales. El dominio ampliado de la ‘segunda naturaleza’, producto del manteni-

miento de unas relaciones de producción represivas y del fetichismo de la mercancía, 

se afianza en la conciencia y la regimienta en aras de la preservación del statu quo.  

La primera tarea que se impone a la crítica de la sociedad es, pues, el interés teó-

rico por explicitar e ilustrar la conciencia, así como el análisis pormenorizado de las 

causas que engendran su cosificación, con objeto de contribuir, en un segundo mo-

mento o de manera paralela, a su emancipación (Marcuse, 1972: 132). Si “el que-

bramiento de la conciencia administrada es una condición previa de liberación” 

(Marcuse, 1965a: 15), el conocimiento de las causas que concurren en esta adminis-

tración, coordinando y reconciliando la conciencia con el orden existente, se con-

vierte en una empresa prioritaria para la teoría crítica. Podría afirmarse, en este sen-

tido, que no hay quebramiento sin conocimiento. Y este conocimiento no es ‘positi-

vo’ en ninguna de sus acepciones –científica o valorativa–, sino que debe transitar 

por el arduo camino de la razón dialéctica confrontando la ‘conciencia feliz’ en todos 

sus ámbitos. Más bien, es un tipo de conocimiento de carácter ‘negativo’ que a me-

nudo sólo puede alcanzarse en plenitud mediante la intervención de la “conciencia 

desgraciada” (Marcuse, 1964: 61, 209) o la “conciencia de la crisis” (Marcuse, 1977: 

20)5. Estas figuras de la conciencia son hoy tan apropiadas para la crítica del presen-

te como lo fue en su momento la conciencia racionalista e ilustrada del idealismo 

alemán, aunque esta última figura sigue siendo un correctivo necesario para poner 

coto a las eventuales derivas regresivas o derrotistas de las dos primeras figuras. Se-

gún Marcuse, para que la liberación privada y la nueva sensibilidad que acompañan 

a la emancipación de la conciencia puedan ser canalizadas “hacia manifestaciones 

 
5 La ‘conciencia desgraciada’ frente a “las posibilidades derrotadas, las esperanzas incumplidas y las 
promesas traicionadas” surge cuando los individuos se percatan con plena conciencia de que habitan 
en “un mundo escindido en el que ‘lo que es’ se queda corto, e incluso niega, ‘lo que puede ser’” (1964: 
61, 209). La ‘conciencia de la crisis’ la localiza Marcuse en la vida y la obra de autores como Baudelai-
re, Valéry, Poe o Proust. Su arquetipo es el poète maudit. Se manifiesta en un cierto “placer en la 
decadencia, en la destrucción, en la belleza del mal; una celebración de lo asocial, de la anomia –la 
secreta rebelión del burgués contra su propia clase” (1977: 20). 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 110 - 

 

socialmente relevantes” es preciso someterlas a “la disciplina rigurosa de la mente”, 

al “esfuerzo del concepto” (Hegel, 1807: LXXI), pues de lo contrario “toda libera-

ción de los sentidos, todo activismo radical, seguirán siendo ciegos e impotentes” y 

no se podrá “proteger al movimiento de la industria del entretenimiento y del mani-

comio” (Marcuse, 1972: 131-32)6.  

El inventario de las causas de la cosificación de la conciencia en el capitalismo 

postliberal podría compendiarse sucintamente en los siguientes puntos dispersos en 

la obra de Marcuse:  

1. Apropiación por parte de la sociedad industrial avanzada “de dimensiones de la 

conciencia y de la naturaleza que antes permanecían relativamente intactas” (Mar-

cuse, 1965a: 13), de manera que la conciencia aparece determinada cada vez más 

“por las exigencias e intereses de la sociedad establecida” (Marcuse, 1964: 222).  

2. Coordinación y unificación de la existencia pública y privada (Marcuse, 1958: 

209-213). En las sociedades totalitarias esta coordinación se establece generalmente 

con el recurso al terror, mientras que en las sociedades formalmente democráticas se 

logra “por las tendencias uniformizadoras de la ‘cultura de masas’”, esto es, “a través 

de los medios de comunicación de masas, la industria del entretenimiento y la edu-

cación” (1958: 81). No obstante, ambas estrategias –terror y ‘cultura de masas’– 

pueden emplearse simultáneamente, en igual o distinto grado de incidencia, dentro 

de un mismo modelo societario. Como resultado de esta síntesis público-privada, “el 

individuo piensa, siente y valora en privado lo que se piensa, se siente y se valora en 

la ‘opinión pública’ (…) (no necesariamente por conducto del gobierno, sino a tra-

vés de los líderes de la opinión pública, los ‘héroes’ y modelos aspiracionales, en la 

educación general y en las formas predominantes de entretenimiento)” (1958: 212).  

3. Generalización e incremento de los procesos de mecanización y racionalización 

instrumental que promueven entre la población “actitudes de conformismo estanda-

rizado y de sumisión estricta a la máquina, que exigen ajuste y adaptación más que 

autonomía y espontaneidad” (1958: 84).  

4. Obtención de la felicidad individual mediante la entrega inmediata a la reali-

dad fenoménica dada, así como la aceptación voluntaria o involuntaria de la ideolo-

gía con la que dicha realidad se justifica teórica y prácticamente a sí misma. En con-

secuencia, como ya hemos señalado, el conocimiento que tiene por objeto sustraer al 

 
6 De modo similar, si bien Marcuse reconoce que hay “un núcleo de verdad en la busca psicodélica”, el 
‘viaje’ proporcionado por la droga “se vicia cuando su carácter narcótico conlleva una liberación tem-
poral no sólo de la razón y la racionalidad del sistema establecido, sino también de esa otra racionali-
dad que es la que debe cambiar el sistema establecido” (Marcuse, 1969: 37).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 111 - 

 

individuo de esta situación de entrega conformista a la objetividad social “no lo ayu-

da a ser feliz, pero sin él la persona vuelve a caer en las relaciones cosificadas” 

(1979c: 255-56). 

Para una comprensión adicional y transversal de los cuatro puntos considerados, 

que ayuda a entender cabalmente por qué estos procesos pueden prosperar sin apenas 

resistencia por parte de los sujetos, debemos remitirnos a una fase anterior de su tra-

yectoria intelectual, ubicada entre las dos primeras etapas –juvenil (1922-1933) e 

incorporación al Institut (1933-1941)– y la última (1964-1977). En el primer apar-

tado hemos situado esta fase de transición en la década de 1950, que abarca tanto sus 

escritos de impronta más psicoanalítica como la publicación de El marxismo soviéti-
co. El diagnóstico que queremos recuperar aquí fue esbozado en “Teoría de las pul-

siones y libertad” de 1956. Partiendo de la división tripartita del aparato psíquico 

según la segunda tópica de Freud, Marcuse repara en la pérdida progresiva de la ca-

pacidad mediadora del ‘Yo’ (consciente) entre las demandas instintivas procedentes 

del ‘Ello’ (inconsciente) y las exigencias del ‘Superyó’ (mundo exterior)7. El Yo 

consciente característico del individuo maduro, que todavía era predominante en el 

capitalismo liberal, se encuentra ahora profundamente debilitado, al punto de que ya 

no puede asumir esa función mediadora como responsable de los procesos psíquicos. 

Sufre una modificación esencial, “se vuelve, por así decirlo, ‘corpóreo’ (…) sus reac-

ciones sobre el mundo exterior y sobre los deseos instintivos que provienen del Ello 

son cada vez más ‘automáticas’” (Marcuse, 1968a. 20). La constitución del aparato 

psíquico en el capitalismo postliberal revela de manera creciente una sustitución de 

los procesos conscientes  

“por reacciones inmediatas, casi corporales, en las que la conciencia comprensiva, 

el pensamiento e incluso los propios sentimientos desempeñan un papel muy se-

cundario. Es como si el espacio libre del que dispone el individuo para sus proce-

sos psicológicos se hubiera restringido mucho más; ya no puede desplegarse algo 

parecido a una psique individual con sus propias exigencias y decisiones; el espa-

cio lo ocupan las fuerzas públicas, sociales” (1968a: 20).  

 
7 Ciertamente, podría cuestionarse aquí el modo como Marcuse equipara la primera tópica –incons-
ciente, preconsciente, consciente– con la segunda –Ello, Yo, Superyó–, estableciendo paralelismos y 
concordancias que tienden a simplificar la significación real que poseen en la obra de Freud. Por lo 
pronto, resulta problemática la adscripción al Yo de una función exclusivamente consciente, así como 
el olvido de los elementos inconscientes que intervienen en la conformación al Superyó. Sin embargo, 
esta traslación precipitada de la primera tópica a la segunda no compromete en exceso el diagnóstico 
formulado a continuación, permitiendo apreciar, pese a las innegables imprecisiones, su sentido y 
alcance a fines explicativos.  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 112 - 

 

Los motivos psicológicos que allanan el terreno para la apropiación de dimensio-

nes de la conciencia antaño en gran medida resguardadas de estas dinámicas socia-

les, la consiguiente determinación de la conciencia por las exigencias e intereses de 

la sociedad establecida (1), la unificación de la existencia pública y privada (2), la 

extensión de comportamientos de tipo adaptativo (3), la entrega inmediata a la 

realidad dada (4) y, en resumen, la resistencia al cambio propios de la falsa concien-

cia o la conciencia cosificada, han de buscarse en esta ocupación del espacio psíqui-

co individual por fuerzas públicas y sociales, en “el predominio de la ‘extro-

determinación’ a expensas de la ‘intro-determinación’” (Gabel, 1967: 16). Los sen-

timientos de impotencia que pueden aflorar comprensiblemente ante la constata-

ción de sus implacables efectos en la conciencia y la conducta de los sujetos tardoca-

pitalistas, no son sin embargo para Marcuse una excusa que justifique abandonarse a 

la resignación o desatender los intentos dirigidos a encontrar salidas a fin de revertir 

en la medida de lo posible tales efectos.  

 
2.2  Efectos colaterales y procesos de reversión 
Si el primer paso para poder confrontar y revertir tales dinámicas sociales depende 

de la toma de conciencia por parte de los sujetos acerca de la situación de alienación 

o cosificación en que viven, los efectos de la ‘socialización masiva’, de la que ya no 

se encuentra a salvo ni siquiera el ámbito supuestamente privado y familiar, repercu-

ten en los sujetos desde edades tempranas e impiden en lo sucesivo esta toma de 

conciencia. De modo que en las sociedades capitalistas tardías “la alienación llega a 

un punto en el que incluso la conciencia de la alienación es en gran medida repri-

mida” (Marcuse, 2001: 65). Como afirmará en El marxismo soviético, bajo el go-

bierno de la administración la población queda incapacitada “para desarrollar la 

conciencia política que podría servirle de guía para el cambio político” (1958: 185). 

Lo que acontece en su lugar es más bien un proceso de homogeneización de la es-

tructura psíquica en la que se apuntala la estabilidad sociopolítica, puesto que este 

proceso desemboca en último término en la constitución de una identidad entre 

estructura psíquica y social. La ruptura de esta identidad supone una fuente de sufri-

miento para el sujeto, pero el precio que a menudo ha de pagar para poder mante-

nerla sin fricciones, especialmente en situaciones de crisis, resulta tanto o más lesiva 

para él. Sin embargo, incapacitado para desarrollar una conciencia política de las 

alternativas, el sufrimiento causado socialmente es privatizado y al no poder encon-

trar un correlato objetivo al mismo, es decir, al no poder remitir sus causas a la situa-



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 113 - 

 

ción económica y política, debe lidiar individualmente con todo su peso y todas sus 

consecuencias. Por este motivo, siempre y cuando la decisión se encuentre dentro 

del alcance de sus posibilidades y dependa de sus márgenes de acción, preferirá no 

afrontar las consecuencias que tal ruptura conlleva y deseará mantener a toda costa 

esta identidad lo más ajustada posible.   

En su célebre ensayo sobre “La cosificación y la conciencia del proletariado” 

(1923) Lukács ya advirtió acerca del proceso de homogeneización de la estructura 

psíquica al que alude Marcuse décadas más tarde. Según Lukács, el capitalismo ha 

producido “una estructura de la conciencia formalmente unitaria para el conjunto de 

la sociedad” (Lukács, 1968: 275). Las relaciones económico-mercantiles de la socie-

dad capitalista instituyen una determinada constitución estructural de la conciencia, 

a saber, una constitución cosificada de la misma. La cosificación capitalista de las 

relaciones sociales y económicas, manifestada en una objetivación de las leyes del 

desarrollo social en apariencia independientes de la conciencia y la voluntad huma-

nas, tiene su corolario en el hecho de que los sujetos vivan inmersos en tales rela-

ciones como si se tratase de “un entorno natural” (Lukács, 1968: 246). El rebasa-

miento de esta inmediatez vital colonizada por la mercancía no es un proceso exento 

de obstáculos. A menos que el sujeto logre tomar conciencia de sí mismo como obje-

to y elevarse “por encima de ese rol de objeto, su conciencia será la autoconciencia 
de la mercancía” (1968: 352). El rasgo distintivo que comparten Lukács y Marcuse, y 

que se erige en una condición necesaria para revocar (aufheben) la autoconciencia 

inmediata de la mercancía, es su adscripción a una concepción hegeliano-marxista 

de la conciencia como proceso social y producto del desarrollo histórico de la socie-

dad. Este carácter procesual e inacabado de la conciencia les permite vislumbrar 

escenarios distintos y, pese a todas las tendencias socioeconómicas que operan en 

dirección contraria, mantener más o menos intacta la esperanza en un recobramien-

to de la libertad de pensamiento y conciencia requerida para la transformación de la 

sociedad en un sentido emancipatorio. Aunque en ocasiones Marcuse tienda a con-

siderar tendencias sociales como realidades ya consumadas, su recurso a la exagera-

ción debe entenderse como una llamada de advertencia a no subestimar tales ten-

dencias y evitar así su afianzamiento, pero en ningún caso ha de interpretarse como 

un diagnóstico que incite a la parálisis individual o colectiva ante un sistema de 

dominación sin fisuras y, por tanto, infranqueable. Por angosto que se haya vuelto el 

camino que conduce de la conciencia inmediata ‘en sí’ a la autoconciencia ‘para sí’, 

un trayecto que el sujeto necesita recorrer para confrontar racionalmente la sociedad 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 114 - 

 

establecida con ciertas perspectivas de éxito, su acceso permanece abierto y todavía 

es transitable.  

Dado el carácter irracional de lo existente, “la conciencia llega a ser libre para la 

más alta racionalidad histórica sólo en lucha contra la sociedad establecida” (Marcu-

se, 1964: 222). Ahora bien, ¿cuáles son los elementos precipitantes de esta lucha y 

qué formas específicas debe asumir? Según Marcuse, el proceso de toma de concien-

cia por parte de los sujetos de su condición alienada, así como de las contradicciones 

y potencialidades que alberga en su seno la situación presente, “puede ser desenca-

denado por una crisis del sistema, que activaría la resistencia no sólo contra la repre-

sión política, sino además contra la represión mental impuesta por la sociedad” 

(1969: 83). También para Lukács la incoherencia del sistema capitalista “se revela 

de la forma más flagrante en tiempos de crisis”, permitiendo de este modo a los suje-

tos adquirir conciencia de la “unidad del proceso económico” y de “la contradicción 

dialéctica entre los intereses inmediatos y el objetivo último” (Lukács, 1968: 250, 

276, 246)8. Sin embargo, el decurso histórico a lo largo de los siglos XX y XXI ha 

puesto en entredicho este diagnóstico. Si bien la economía capitalista ha tenido que 

hacer frente a múltiples y diversas formas de resistencia, en ocasiones con serios ries-

gos para su continuidad, hasta el momento ha podido contrarrestar estas fuerzas opo-

sitoras –reprimiéndolas, fagocitándolas y/o satisfaciendo parcialmente sus demandas– 

y salir airosa de sus sucesivas crisis. Por lo demás, lo que han logrado activar las si-

tuaciones de inestabilidad del sistema en una parte significativa de la población son 

más bien las preferencias por salidas regresivas ante tales escenarios de crisis, inde-

pendientemente de la revelación de las incoherencias y contradicciones internas del 

sistema. De hecho, en una sociedad en crisis que continuamente se pone en eviden-

cia a sí misma, incluso en las formas más obscenas, hacer visible la ‘verdad’ irracio-

 
8 Por intereses inmediatos entiende Lukács las demandas y las luchas por mejoras socioeconómicas o 
políticas que no rebasan la inmanencia del sistema capitalista. Si bien estas luchas guiadas por intere-
ses inmediatos (en el marco de sindicatos, partidos, instituciones, etc.) no han de ser menospreciadas 
desde un utopismo abstracto, pues son igualmente necesarias y pueden desempeñar una función prepa-
ratoria decisiva, a su juicio tampoco debe perderse de vista la meta final, el interés histórico real, que 
no es otro que la transformación revolucionaria de la sociedad más allá de lo fácticamente existente. 
Mientras en tiempos de bonanza económica resulta difícil mantener la vista fijada en el horizonte de 
este objetivo último y, por consiguiente, las luchas tienden a concentrarse predominantemente en la 
obtención de mejoras en función de tales intereses inmediatos, las situaciones de crisis facilitan la 
toma de conciencia de la contradicción dialéctica entre los intereses inmediatos (económicos) y los 
intereses reales (históricos). Asimismo, aunque las leyes capitalistas del desarrollo social y del proceso 
económico tengan un carácter unitario, suelen presentarse a la conciencia inmediata de modo frag-
mentario e inconexo, como si sus elementos fuesen independientes entre sí. Las crisis tornan más 
accesible para la conciencia la unidad del proceso económico en su conjunto, el punto de vista de la 
totalidad necesario para el cumplimiento del objetivo último (Lukács,1968: 245-49).    



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 115 - 

 

nal, contradictoria o destructiva de su modo de producción, distribución y consumo 

–en sus distintas facetas; económica, política, social, ecológica, psicológica–, no pa-

rece surtir ya ningún efecto sustantivo, no sólo cuando es la propia situación de crisis 

la que lo revela de forma inmanente, sino también cuando tales incoherencias y 

contradicciones son dadas a conocer de modo mediado, es decir, a través de la crítica 

de la sociedad. Colocar al modelo societario actual frente a un espejo o, como decía 

Marx, “hacer la vergüenza aún más vergonzosa publicándola” (Marx, 1844: 74), tie-

ne escaso recorrido cuando su verdadero rostro está a la vista de todos con total niti-

dez y en toda su crudeza, también para aquellos que niegan la evidencia por intereses 

particulares o motivos ideológicos, y en cierto modo corre el riesgo de convertirse en 

una actividad redundante con efectos desmovilizadores9. Por lo tanto, las crisis del 

sistema capitalista no actúan como catalizadores de la conciencia de la emancipa-

ción ni de la emancipación de la conciencia, al menos para la mayoría de la pobla-

ción que, o bien permanece impertérrita frente a ellas, o bien se decanta por solu-

ciones ubicadas en el extremo opuesto del espectro político. Para que aconteciese de 

tal modo, esto es, para que las crisis posibilitaran realmente esta toma de conciencia, 

se requeriría de la existencia de ciertas predisposiciones en la conciencia y la con-

ducta de los sujetos, pero las formas de socialización predominantes en el capitalismo 

tardío no facilitan precisamente la creación de las condiciones de posibilidad nece-

sarias para el desarrollo de estas predisposiciones.  

De lo que se trataría, pues, es de contrarrestar estas dinámicas sociales desde su 

raíz, “allí donde la falsa consciencia toma forma”, y esto puede lograrse interviniendo 

en el sujeto “cuando intereses heterónomos se apoderan de él antes de que pueda 

sentir su esclavitud”, focalizando los esfuerzos en “poner fin a los valores e imágenes 

que alimentan esa conciencia”, aun reconociendo que dicha intervención sería, en 

efecto, una forma de “censura, incluso censura previa, pero abiertamente dirigida 

contra una censura más o menos oculta que impregna los medios de comunicación 

 
9 Ya en la primera mitad de la década de 1930 –sin duda un período histórico con notables semejanzas 
al nuestro–, algunos opositores a las teorías de la ‘crisis’, el ‘colapso’ o el ‘derrumbe’ del capitalismo, 
como Paul Mattick, Anton Pannekoek o Karl Korsch, advirtieron en repetidas ocasiones acerca de las 
limitaciones y los efectos negativos derivados de tales análisis (una concepción teórica contemplativa 
y abstracta del proceso objetivo del devenir social determinado por leyes externas, el fomento, aun 
indirecto, de actitudes de tipo pasivo o fatalista en espera del colapso, todo ello en perjuicio de la 
acción subjetiva y la actividad humana consciente, etc.), tal como fueron desarrollados en las obras de 
autores como Henryk Grossman (La ley de la acumulación y del derrumbe del sistema capitalista 
(1929)) o Fritz Sternberg  (El imperialismo (1929)), entre otros. (Pannekoek, Korsch & Mattick, 
1978). 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 116 - 

 

masiva” (Marcuse, 1965b: 111)10. Marcuse circunscribe las estrategias concretas para 

llevar a cabo esta intervención al ámbito pedagógico, con propuestas de modifica-

ción específicas en los planes de estudio de escuelas y universidades encaminadas a 

restablecer la libertad de pensamiento y a liberar la mente de su encierro “en el uni-

verso establecido de expresión y comportamiento” (1965b: 101). Esta nueva educa-

ción, que Marcuse caracteriza como una “educación para el disentimiento” (2001: 

71), vendría articulada en torno a la idea de humanitas e implicaría, entre otras ac-

ciones,  

“la inmunización de niños y adultos contra los medios de comunicación de masas; 

acceso sin trabas a la información suprimida o distorsionada por estos medios; 

desconfianza metódica hacia los políticos y dirigentes (...) apuntaría también a 

una transvaloración fundamental de los valores: exigiría desacreditar todo he-

roísmo al servicio de la inhumanidad, el deporte y la diversión al servicio de la 

brutalidad y la estupidez, la fe en la necesidad de la lucha por la existencia y del 

negocio” (2001: 78). 

La reforma estructural e integral del sistema educativo que ello supondría no ha 

de verse como un intento de politizarlo, pues este sistema ya posee en la actualidad 

un marcado sesgo político. Serían, por tanto, medidas contrapolíticas, dirigidas fun-

damentalmente a confrontar “el adoctrinamiento para la servidumbre con el adoc-

trinamiento para la libertad” (Marcuse, 2005: 85). Su traducción en los contenidos 

curriculares consistiría en dar cabida a “cursos que dieran adecuado tratamiento a los 

grandes movimientos no conformistas de la civilización y al análisis crítico de las 

sociedades contemporáneas” (Marcuse, 1969: 61).  

En contraste con esta detallada propuesta pedagógica, hay que admitir que las 

contramedidas ofrecidas por Marcuse en el plano económico-político no se 

caracterizan por el mismo nivel de concreción, lo cual supone en cierto modo una 

ventaja, pues no supedita el proceso de emancipación a ningún programatismo fijado 

de antemano. Si para el Lukács de Historia y conciencia de clase (1923) los consejos 

obreros representaban “la superación político-económica de la cosificación 

capitalista” (1968: 256), la apuesta de Marcuse resulta, en el conjunto de su obra, 

 
10 Esta clase de propuestas han sido aducidas por algunos críticos de Marcuse que se han apresurado en 
poner de relieve supuestas tendencias antidemocráticas en su obra. Aunque no podemos detenernos 
aquí a rebatir estas opiniones, una breve respuesta de su postura al respecto, mucho más matizada, la 
ofreció él mismo en Un ensayo sobre la liberación: “la democracia establecida sigue proporcionando el 
único marco legítimo para el cambio y, por tanto, debe ser defendida frente a todos los intentos de la 
derecha y del centro de restringir este marco, pero al mismo tiempo la preservación de la democracia 
establecida preserva el statu quo y la contención del cambio” (1969: 68). 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 117 - 

 

más genérica. Así, por ejemplo, en El marxismo soviético se limita a señalar que “a 

medida que la economía se sometiera al control de los individuos asociados, cuyas 

necesidades materiales estarían satisfechas, su desarrollo mental quedaría liberado 

del control represivo” y “de la determinación ciega del ‘reino de la necesidad’”, de 

esta manera “la regulación racional de las necesidades, de la lucha por la existencia y 

de la lucha con la naturaleza, permitiría a la sociedad prescindir de la regulación de 

la vida instintiva e intelectual de sus miembros” (Marcuse, 1958: 181-82). Qué 

forma política concreta sería la más apropiada para dar cumplimiento efectivo a este 

propósito permanece, no obstante, en la indeterminación. Paradójicamente, en el 

joven Lukács la apuesta política por el consejismo convive con una definición de la 

conciencia verdadera o auténtica en función del criterio de su ‘adecuación’ a la 

realidad objetiva11, un criterio que tampoco se encuentra en la obra de Marcuse. 

Como advierte Gabel, los peligros de convertir el concepto de ‘adecuación’ en la 

categoría central de la conciencia auténtica para distinguirla de la ‘falsa conciencia’ 

residen en que la “noción de ‘adecuación a la realidad’ sólo puede ser definida de 

manera autoritaria” (Gabel, 1967: 11). Según esta concepción de la conciencia polí-

tica  

“la falsa conciencia sería un conjunto de ‘teorías inadecuadas’ cuya inadecuación 

es tributaria del interés de clase. La conciencia auténtica sería un conjunto de 

‘teorías adecuadas a la realidad’ elaboradas por teóricos de origen frecuentemente 

no proletario, bajo la dirección de la clase obrera representada por el partido. Le-

nin y Kautsky (…) se hallan de acuerdo en estimar que la conciencia de clase de-

be venirle al proletariado desde el exterior” (1967: 10).  

La contradicción entre una preferencia explícita por la forma económico-política 

de los consejos y una concepción de la conciencia auténtica o verdadera según su 

nivel de adecuación a la realidad, con las derivas vanguardistas que le son inheren-

tes, permanece sin resolver en Historia y conciencia de clase. Ciertamente, existe 

también un consejismo leninista, y quizás la obra magna de Lukács deba incluirse 

como una exponente representativa de esta tradición. En el caso de Marcuse no hay, 

en cambio, una apuesta clara por un programa político definido e identificado con la 

 
11 “Al relacionar la conciencia con el todo de la sociedad, se reconocen aquellos pensamientos, senti-
mientos, etc. que los hombres tendrían en una determinada situación vital si fueran capaces de captar 
perfectamente esta situación y los intereses que de ella se derivan, tanto en relación con la acción 
inmediata como con la estructura de la sociedad en su conjunto de acuerdo con estos intereses; es 
decir, los pensamientos, etc., adecuados a su situación objetiva (…) la conciencia de clase es la reac-
ción racionalmente adecuada atribuida de este modo a una determinada situación típica del proceso 
de producción.” (Lukács, 1968: 223-24).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 118 - 

 

izquierda comunista. En el siguiente apartado tendremos ocasión de comprobar có-

mo esta falta de concreción en el plano político también abre la puerta a que puedan 

inmiscuirse en ella concepciones vanguardistas o elitistas alejadas de las corrientes 

antileninistas del comunismo de izquierda. Sin embargo, el criterio para discernir 

entre verdadera y falsa conciencia no es en Marcuse el de ‘adecuación’ a la realidad, 

el cual nunca es mencionado por él, sino un criterio plenamente ‘dialéctico’ que, 

siguiendo de nuevo a Gabel, se asienta en el “grado de funcionalización historicista y 

totalizadora (dialéctica) de los datos políticos” y frente al cual la categoría funda-

mental de la falsa conciencia consistiría en “una percepción política tenazmente 

antidialéctica, antihistórica y reificada” (1967: 12).    

A modo de conclusión, cabe señalar que la propuesta de Marcuse de convertir la 

teoría crítica en una suerte de instrumento consignado a elevar el nivel de concien-

cia de la población podría cuestionarse con argumentos similares a los que el propio 

Marcuse empleó en el epílogo de Eros y civilización para criticar a los revisionistas 

neofreudianos (1955b: 238-74). Es decir, en última instancia la propuesta centrada 

en el proceso de emancipación de la conciencia quedaría emplazada en el plano me-

ramente espiritual de los valores ideales o culturales, en el nivel de la conciencia –

del Yo–, pero no alcanzaría propiamente el nivel de lo material, lo biológico y/o lo 

inconsciente –el Ello–-. No obstante, este cuestionamiento sería fruto de una lectura 

superficial o incompleta, pues la propuesta de Marcuse no comporta ninguna substi-

tución del materialismo (o biologicismo) por el idealismo (o culturalismo). En este 

sentido, conviene remarcar de nuevo que lo que se pone en juego aquí es un desvío 

idealista del materialismo, no un reemplazo del segundo por el primero. Tal desvío 

no supuso en ningún caso un abandono de los motivos materialistas de su obra. Tan-

to es así que en ocasiones el proceso de liberación es remitido por Marcuse no sólo a 

la base material considerada tradicionalmente por el marxismo, sino también “a una 

dimensión incluso más material que la base material”, a saber, a “la apertura y la 

activación de una dimensión profunda de la existencia humana, junto a la base ma-

terial tradicional y por debajo de ella: no una dimensión idealista colocada más allá 

y por encima de la base material” (2005: 81). Una hipotética línea de investigación 

futura debería determinar en qué medida esta concepción se halla en tensión con la 

desviación hacia la problemática –idealista– de la conciencia, y valorar asimismo la 

idoneidad de las formas que adoptó esta pretensión de acceder a una ‘dimensión más 

material que la base material’, plasmadas principalmente en una propuesta de modi-



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 119 - 

 

ficación de la estructura instintiva y en el empeño orientado a la obtención de “un 

fundamento biológico para el socialismo” (1969: 7-22).  

 

3  LA DICOTOMÍA ESPÍRITU-MASA  

 
3.1  El factor subjetivo en condiciones de integración 
La derrota de la Revolución de Noviembre y del levantamiento espartaquista en 

1918-19 asestó un duro golpe a las esperanzas de cambio sociopolítico de toda una 

generación, no únicamente en Alemania, sino también a escala internacional. Aun-

que la contundente represión gubernamental orquestada con la ayuda de los Frei-
korps cortó en seco el horizonte de expectativas que nutría estas esperanzas, el prole-

tariado alemán había sido capaz de luchar hasta las últimas consecuencias. Con el 

fin de la revolución no se anunciaba en modo alguno el ‘fin del proletariado’, sino 

tan sólo un fracaso que, por inesperado y terrible que fuera, dejaba todavía abierta la 

posibilidad de una victoria en un futuro próximo, tanto más segura cuanto que el 

movimiento revolucionario habría podido aprender de los errores cometidos y ex-

traer enseñanzas valiosas de la experiencia de la derrota. El contraejemplo de la 

triunfante revolución en Rusia continuaba siendo un referente de peso y una perma-

nente fuente de inspiración que ayudaba a digerir mejor el fracaso de otros intentos 

menos exitosos. Por ello, pese a la disparidad de opiniones en torno a los motivos 

que habían precipitado esta derrota, su impacto en la teoría marxista no alcanzó 

todavía al ‘factor subjetivo’, pues la clase obrera seguía siendo, para la mayoría de sus 

corrientes, la clase revolucionaria por antonomasia. El criterio de validez del pensa-

miento marxista pudo continuar vinculado sin apenas discusión a la acción del pro-

letariado. Durante la década de 1920, cuando todavía se dejaban sentir los coletazos 

de estos acontecimientos, tanto en sus victorias como en sus derrotas, y la reacción 

totalitaria se encontraba aún en ciernes, poner en duda el carácter intrínsecamente 

revolucionario del proletariado hubiese sido, en el mejor de los casos, un acto preci-

pitado, no justificado por la realidad empírica, aunque sin duda las señales de una 

cierta depotenciación de ese carácter empezaban a resultar ya visibles.  

El estudio Obreros y empleados en vísperas del Tercer Reich (1929), coordinado 

por Erich Fromm en el Institut für Sozialforschung, sirvió como advertencia de que 

el ser del proletariado no siempre coincidía con los valores que tradicionalmente 

solían atribuírsele (solidaridad, tolerancia, etc.), sino que en ocasiones, más allá de 

lo manifestado abierta o conscientemente por sus miembros, las verdaderas disposi-



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 120 - 

 

ciones que estructuraban su personalidad tendían a coincidir, o bien no se alejaban 

demasiado, de las de sus oponentes políticos en la derecha y la extrema derecha. Sin 

embargo, aquello que a finales de la década de 1920 todavía permitía considerar a la 

clase obrera como el agente histórico del cambio social eran sus condiciones mate-

riales de existencia. En este sentido, en 1928, cuando se hallaba plenamente inmerso 

en su tentativa de integrar la fenomenología existencial en el materialismo histórico, 

Marcuse vio en la “condición de arrojado” (Geworfenheit) del proletariado el ba-

luarte de su capacidad de agencia: “Hay una existencia cuya condición de arrojado es 

justamente la revocación de su condición de arrojado. La acción histórica sólo es 

posible hoy como acción del proletariado, porque es la única existencia con cuya 

existencia se da la acción necesaria” (1978a: 383). Si bien no expresada siempre de 

manera explícita, esta confianza de Marcuse en el proletariado en cuanto depositario 

del factor subjetivo y catalizador de la acción histórica perduraría al menos –con 

mayor o menor convicción– hasta el establecimiento y la extensión, principalmente 

en los países occidentales, de la llamada “sociedad opulenta” (J. K. Galbraith) de 

posguerra (1945-).  

La cuestión central de la integración del proletariado, de la preeminencia de sus 

intereses inmediatos (económicos) sobre sus intereses reales (históricos) y, por con-

siguiente, la pérdida de su conciencia de clase y de su disposición revolucionaria, 

había sido objeto de discusión desde el fracaso de la Revolución de Marzo de 1848. 

Marcuse se hace eco de la opinión expresada por Engels en una carta enviada a 

Marx el 7 de octubre de 1858, donde ya advertía que “el proletariado inglés se está 

aburguesando cada vez más” (Marx & Engels, 1973: 102). Asimismo, en las conclu-

siones de El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado (1884), también 

señaló que “mientras la clase oprimida, en nuestro caso el proletariado, no esté toda-

vía madura para su autoliberación, reconocerá, en su mayor parte, el orden social 

existente como el único posible” (Engels, 1884: 168), puesto que, como sostiene 

Marcuse a continuación, “en periodos de estabilidad y prosperidad, el propio proleta-

riado está abocado a caer bajo la influencia de las ‘ideas capitalistas’” (Marcuse, 

1958: 22-23). El advenimiento del capitalismo tardío y su consolidación a mediados 

del siglo XX no hizo sino corroborar e intensificar estas tendencias, de modo tal que 

el ‘factor humano’ necesario para la construcción de una sociedad cualitativamente 

distinta a la actual, esto es, “la existencia de individuos que, en sus aptitudes, objeti-

vos y necesidades, sean cualitativamente distintos de los educados, formados y fo-

mentados hoy” (Marcuse, 2001: 63) ya no podía adscribirse de forma casi automática 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 121 - 

 

a la clase obrera. Ante la amarga constatación de que la necesidad subjetiva de cam-

bio ya “no prevalece entre los sectores de la población considerados tradicionalmen-

te como agentes del cambio histórico” (Marcuse, 2005: 81) se imponía la tarea de 

precisar qué grupos o individuos podían encarnar ahora, a un nivel subjetivo, el pa-

pel de nuevos agentes históricos.  

Cuando algunos intérpretes afirman que Marcuse, “al negar a la clase obrera su 

función de negatividad revolucionaria, la transfiere a grupos de intelectuales, profe-

tas, críticos –como en el mejor tiempo de la izquierda neohegeliana anterior a Marx” 

(Masset, 1972: 130), olvidan incidir luego en ciertos aspectos que obligarían a intro-

ducir matizaciones sustanciales. En primer lugar, conviene precisar que ni Marcuse 

ni los jóvenes hegelianos transfirieron nunca la función de negatividad revoluciona-

ria a ningún ‘profeta’, aunque sí la transfirieron, en efecto, a determinados intelec-

tuales críticos. La coincidencia del posicionamiento tardío de Marcuse en este punto 

con el ala más radical de la izquierda hegeliana, específicamente con los Freien de 

Berlín, es sin duda ostensible, si bien existen diferencias significativas entre ellos. 

Como mostraremos a continuación, los análisis de Marcuse sobre la naturaleza y la 

función del ‘pueblo’, la ‘masa’ y el ‘Espíritu’ parecen situarse en un punto intermedio 

entre las tendencias más radicales de los jóvenes hegelianos, las de los Freien reuni-

dos en torno a la figura de Bruno Bauer, y las más ponderadas, representadas por 

autores como el joven Marx o Arnold Ruge. 

Aun constatando la extensión de la pasividad, del conformismo y, en resumen, la 

integración del proletariado en el tardocapitalismo, Marcuse nunca abandonó la 

creencia de que éste constituía la clase objetivamente revolucionaria (‘en-sí’), de 

que encarnaba el factor objetivo del cambio social y conservaba, por tanto, “su papel 

histórico como la fuerza fundamental de transformación” (Marcuse, 1969: 54). Pero 

en el estadio actual del capitalismo avanzado sus condiciones materiales de existen-

cia imposibilitan o dificultan sobremanera el surgimiento de una conciencia revolu-

cionaria. Por tal motivo, ya no puede considerarse al proletariado occidental, salvo 

escasas excepciones, como una clase subjetivamente revolucionaria (‘para-sí’). A 

juicio de Marcuse, la represión de su necesidad subjetiva de liberación se consigue 

“en virtud de la satisfacción real de las necesidades y, en segundo lugar, por una ma-

nipulación y administración científica masiva de las necesidades, es decir, por un 

control social sistemático no sólo de la conciencia, sino también del inconsciente” 

(Marcuse, 2005: 81). De modo que el factor subjetivo, la conciencia política radical 

de la necesidad vital de liberación pasa a concentrarse “en minorías activas, princi-



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 122 - 

 

palmente entre la joven intelligentsia de clase media, y entre las poblaciones de los 

guetos” (Marcuse, 1969: 51), a saber, en aquellos “grupos sociales que, sobre bases 

objetivas, están (relativamente) libres de los intereses y aspiraciones conservadoras e 

integradoras, libres para la transvaloración radical de los valores” (1969: 55). Para 

Marcuse el factor subjetivo se halla, pues, presente en los dos márgenes de la socie-

dad, entre los infraprivilegiados (los marginados y/o la población residente en los 

guetos) y los privilegiados (intelectuales –filósofos, escritores artistas, etc.– y estu-

diantes radicales, pero también ingenieros y técnicos superiores). Como “el muy 

desarrollado capitalismo tardío” “no puede ni quiere satisfacer” (Marcuse, 1967: 46) 

las necesidades vitales de los marginados y los habitantes de los guetos, Marcuse 

considera que la necesidad de liberación se transforma necesariamente para ellos “en 

una necesidad vital, ‘biológica’ (Marcuse, 1969: 51). Por su parte, atribuye a la inte-
lligentsia privilegiada una “consciencia” y unos “instintos” capaces de quebrar “el 

control social” o “sustraerse a él”, pues “debido a su posición y su educación tiene 

acceso a los hechos y a la conexión de conjunto de los hechos (…) posee todavía un 

saber y una consciencia de la contradicción que constantemente se agudiza y del 

precio que la llamada sociedad opulenta hace pagar a sus víctimas” (Marcuse, 1967: 

46). Si bien en los países capitalistas avanzados –mayormente EE.UU. y Europa oc-

cidental– no existe una coincidencia entre el factor objetivo (la clase trabajadora) y 

el factor subjetivo (la conciencia política radical) ambos “factores históricos coinci-

den en amplias zonas del Tercer Mundo, donde los Frentes de Liberación Nacional y 

las guerrillas luchan con el apoyo y la participación de la clase que es la base del 

proceso de producción, a saber, la predominantemente agraria y el emergente prole-

tariado industrial” (Marcuse, 1969: 56).  

Sin restar mérito a la sensibilidad de Marcuse por integrar en el marco de la teo-

ría crítica las luchas anticoloniales y la realidad vivida por las minorías raciales en 

los guetos, cabe afirmar que de los tres agentes históricos en los que depositó su con-

fianza en tanto que depositarios de la necesidad subjetiva de una transformación 

cualitativa del marco social vigente, la intelligentsia de clase media, los habitantes 

de los guetos y los Frentes de Liberación Nacional, ninguno de ellos parece haber 

cumplido con la función que se les auguraba. La nueva intelligentsia de clase media, 

compuesta de ingenieros, técnicos y especialistas que, gracias a la incorporación ma-

siva a la universidad en los años sesenta, accedió a posiciones desde las cuales “po-

dría alterar, reorganizar y redirigir el modo y las relaciones de producción” (Marcuse, 

1969: 55) no se convirtió objetivamente en una “nueva clase obrera”, en “el núcleo 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 123 - 

 

real de una fuerza transformadora”, sino que no dejó de ser el “niño mimado del sis-

tema existente” (Marcuse, 1967: 47), generosamente retribuido y conformista. O 

bien, en un sentido totalmente inofensivo, sus demandas de mayor autonomía y 

flexibilidad en el ámbito laboral recogieron solamente las migajas desvirtuadas de la 

llamada ‘crítica artista’ filtrada por su recepción en los movimientos contestatarios 

de los años sesenta, siendo fácilmente coaptadas e integradas en las nuevas formas de 

gerencia empresarial, pero no hizo suyas las exigencias de una ‘crítica social’ dirigida 

a la transformación del proceso productivo en un sentido socialista (Cf. Boltanski & 

Chiapello, 1999). Tampoco la necesidad de liberación parece constituir ya una ‘ne-

cesidad vital’ de la población residente en los guetos, y las periódicas revueltas que se 

suceden en los barrios periféricos de algunas grandes ciudades –p. ej. en las banlieues 
francesas– no pueden ser reivindicadas, o sólo pueden serlo muy forzadamente, dado 

su carácter nihilista, desde una perspectiva teórica crítica. El punto de vista de Mar-

cuse estuvo sin duda influenciado por la proximidad con las primeras revueltas de los 

guetos negros, sobre todo con los importantes disturbios del barrio de Watts de Los 

Ángeles en agosto de 1965. Era un momento en el que las luchas raciales se encon-

traban en su apogeo y la droga todavía no había entrado en forma masiva en los gue-

tos. La repercusión mundial de la revuelta de Watts propició análisis semejantes por 

parte de otros autores que con el tiempo se han revelado erróneos o, cuando menos, 

excesivamente optimistas12. Por último, los Frentes de Liberación Nacional sólo 

resultaron victoriosos en un escaso número de países latinoamericanos y africanos. 

Tuvieron que hacer frente a una dura represión, recrudecida por la intervención 

directa de las potencias coloniales y/o de milicias formadas y financiadas por la 

CIA13. Aquellos Frentes de Liberación Nacional que lograron perdurar en el tiempo 

se han convertido en partidos políticos plenamente institucionalizados o en organi-

zaciones militarizadas sostenidas económicamente gracias al narcotráfico. Por su-

puesto, tal balance a posteriori no ha de conducir de suyo a la afirmación de que la 

necesidad subjetiva de liberación y las fuerzas emancipatorias deban encontrarse 

hoy, única y exclusivamente, en la figura del intelectual crítico, aunque sí obliga a 

buscarlas en otros potenciales portadores.  

 
12 Baste remitirnos aquí al ensayo “La decadencia y caída de la economía espectacular-mercantil”, de 
G. Debord (2006: 11-39). Una lúcida crítica a los análisis que se limitan a transponer los esquemas 
interpretativos –ya entonces discutibles– de las revueltas de los guetos de los años sesenta a las nuevas 
revueltas urbanas (un ejemplo prototípico en este sentido serían los escritos de Alèssi Dell’Umbria), 
puede encontrarse en Semprún (2016: 79-99).  
13 Sobre esta cuestión véanse los trabajos de Galeano (2004) y McSherry (2005), para el caso específi-
co de América Latina, y de Williams (2021) y Reid (2023), para el caso específico de África.  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 124 - 

 

 

3.2  Sobre la problemática en torno al elitismo y al vanguardismo 
Hay, por lo pronto, dos elementos que impiden imputar a Marcuse el mismo despre-

cio elitista hacia las capas sociales desfavorecidas, la misma “contraposición arrogan-

te –y reaccionaria– entre el ‘Espíritu’ y la ‘masa’”, que Lukács, retomando las críticas 

de Marx a Bruno Bauer en La sagrada familia (1844) y La ideología alemana (1846), 

denunciara en las doctrinas idealistas de la conciencia de la escuela hegeliana (Lu-

kács, 1968: 253). Ya los hemos mencionado. En primer lugar, aunque fuera sólo por 

su posición medular en el proceso productivo, el hecho de no haber renunciado 

nunca a la consideración del proletariado como la clase objetivamente revoluciona-

ria. Y, en segundo lugar, su atención, inclusive su otorgación de una necesidad subje-

tiva emancipatoria, a los excluidos e infraprivilegiados. Sin embargo, si bien depura-

da de los rasgos más elitistas que conservaba en el sector más extremo de la izquierda 

hegeliana, la contraposición entre el ‘Espíritu’ y la ‘masa’ o el ‘pueblo’, irrumpe tam-

bién, como veremos, en los escritos de Marcuse de los años sesenta y setenta.  

Según Lukács, lo que no permitió a los jóvenes hegelianos “ver en la historia 

misma, en el modo como el proletariado se organiza en clase, o sea, en la conciencia 

de clase del proletariado, el portador del desarrollo” fue precisamente el carácter 

todavía “no desarrollado del movimiento proletario” (Lukács, 1968: 253). Por este 

motivo, debido a esa falta de perspectiva, que Marx logró enmendar cuando rompió 

su relación con ellos, para los jóvenes hegelianos la función de portador de la auto-

conciencia –y del Espíritu– recaía únicamente en la figura del intelectual crítico. En 

cambio, en el caso de Marcuse podría decirse que su posicionamiento surge de una 

mirada retrospectiva a la historia ya evolucionada o acontecida del movimiento 

obrero. Querría ciertamente que la historia combativa de este movimiento se hubie-

se mantenido viva, que el proletariado continuase siendo el portador del desarrollo, 

no sólo del factor objetivo, sino también del subjetivo14. Por el contrario, cuando a 

 
14 Al igual que sus colegas del Institut für Sozialforschung, Marcuse no compartía la lectura afirmativa 
de Lukács en Historia y conciencia de clase (1923) –mantenida a lo largo de su vida, p. ej. también en 
sus escritos tardíos sobre la ‘ontología del ser social’–, según la cual, si bien el proceso de cosificación 
resultante del fetichismo de la mercancía “atrofia y deforma” el ‘alma’ de proletariado, “no transforma, 
sin embargo, en mercancía su esencia humana anímica”, por lo que éste conserva su capacidad de 
“objetivarse plenamente en su interioridad contra esa existencia suya” cosificada (Lukács, 1968: 356). 
Para la Teoría Crítica, en cambio, el proceso de cosificación ha logrado penetrar también en esta 
supuesta ‘esencia humana anímica’, de modo que sus miembros no podían albergar excesivas esperan-
zas ante la tesis de que “la negatividad puramente abstracta de la existencia del trabajador no es sólo la 
forma de manifestación objetivamente más típica de la cosificación, el modelo estructurante de la 
socialización capitalista, sino –precisamente por esta razón– subjetivamente el punto en el que esta 
estructura puede ser elevada a la conciencia y, de este modo, prácticamente superada” (1968: 357). El 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 125 - 

 

partir de los años sesenta se constata empíricamente que esto no es así, que ni el 

proceso económico ni la revolución proletaria han conducido a una humanidad libe-

rada, y que esforzarse en sostener lo contrario sería adoptar una mitología del prole-

tariado ya caduca, su obra retoma motivos de la izquierda hegeliana que, en la actual 

constelación histórica, ya no pueden calificarse simplemente de arrogantes o reac-

cionarios. No obstante, que las fuerzas emancipatorias no radiquen en el proceso 

económico ni en un proletariado capaz de autodeterminarse racional y autónoma-

mente no implica negar la evidencia de que la esfera económica ha contribuido de 

manera fundamental a la conformación de las sociedades modernas y que la adquisi-

ción de determinados derechos sociopolíticos no hubiese sido posible sin las grandes 

luchas del movimiento obrero.  

La dimensión de la autodeterminación racional y la autonomía individual, ya au-

sente, debilitada o muy minoritaria entre el proletariado, fue explorada filosófica-

mente por el idealismo alemán y retomada en los escritos del joven Marx compues-

tos todavía bajo el influjo de su anterior pertenencia a la izquierda hegeliana. Pero el 

enfoque histórico-materialista del Marx maduro limitó significativamente la cues-

tión de la libertad al conceder primacía al análisis de las leyes objetivas del capital y 

a los procesos de transformación económica; al ser un elemento de la futura sociedad 

sin clases, la libertad en cuanto autodeterminación real es un privilegio que en las 

sociedades capitalistas sólo puede permitirse –en forma incompleta, distorsionada o 

pervertida– la burguesía. No abordó de modo específico la cuestión de las formas de 

la libertad por el simple hecho de que sus esfuerzos teóricos de madurez se focalizaron 

en examinar de cerca una sociedad que restringe precisamente la libertad de los seres 

humanos.  

Marcuse considera que la premisa con arreglo a la cual para construir una socie-

dad liberada los individuos “han de ser libres para ella antes de que puedan ser libres 

en ella” (Marcuse, 2001:76), es decir, la suposición de que las nuevas formas de ra-

cionalidad y sensibilidad, las nuevas necesidades y objetivos de la humanidad por 

venir, han de surgir de antemano en el interior de la sociedad establecida “y en con-

tra de ella”, en lugar de hacerlo “solamente al final o en un futuro lejano” (Marcuse, 

2005: 83), se encuentra, en efecto, en los Manuscritos de economía y filosofía 

(1844) de Marx. Y aunque ciertamente esta preocupación no posea un lugar privile-

giado en su obra de madurez, sí se haya implícito en ella. Si se abandona o marginali-

 
dominio de esta ‘pura negatividad abstracta’ en la existencia individual de los sujetos socializados en el 
capitalismo –no sólo del proletariado– no supone ninguna garantía de que vayan a iniciar subjetiva-
mente una praxis emancipatoria.  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 126 - 

 

za este prerrequisito, presente en la obra de los jóvenes hegelianos15 y en los textos 

de juventud de Marx, las revueltas y revoluciones contra el orden establecido esta-

rán condenadas al fracaso, a ser meramente superficiales o a reproducir la represión y 

la dominación bajo formas renovadas, limitándose a sustituir “un sistema de servi-

dumbre por otro sistema de servidumbre” (2005: 78). Dicho de otro modo: “los seres 

humanos represivos trasladarían su represión a la nueva sociedad” (2005: 83). Con el 

recurso a la metapsicología freudiana, Marcuse intentó ofrecer una explicación plau-

sible al hecho de que el continuum represivo se haya mantenido y reproducido –

“incluso a través de la mayor revolución”– a lo largo de la historia de la civilización 

(Marcuse, 1955b: 78, 89-91) (Marcuse, 1968a: 33) (Marcuse, 1968b: 46)16.  

 
15 No podemos detenernos aquí en los diferentes modos en que esta hipótesis fue asumida en el seno de 
la izquierda hegeliana, específicamente en la propuesta de ‘crítica pura’ de Bruno Bauer y en su dialéc-
tica de la autoconciencia infinita, y cómo llegó a permear a través de su influjo en la obra de otros 
miembros como Moses Hess. Esta cuestión deviene central en el análisis de Bauer sobre los motivos de 
la conversión de la Revolución Francesa en Terror y en la consideración de las causas del fracaso de la 
Revolución de Marzo de 1848. Remito al lector interesado a su texto de 1844 “Was ist jetzt Gegens-
tand der Kritik” (1968a: 200-212), así como a la elucidación de su concepto de libertad y autocon-
ciencia, a la necesidad de fomentar su progreso en los sujetos en tanto que requisito previo antes de 
emprender cualquier proceso sociopolítico de carácter revolucionario, en Tomba (2002: 95-112) y 
Moggach (2003: 99-179).   
16 La idea de un continuum represivo aparece también en El final de la utopía (1967: 13), Un ensayo 
sobre la liberación (1969: 34) y Contrarrevolución y revuelta (1972: 56), pero es en sus escritos psi-
coanalíticos de los años cincuenta donde Marcuse esboza una interpretación filogenética y ontogené-
tica de este fenómeno. Para ello recurre a Tótem y Tabú (1913), El malestar en la cultura (1930) y 
Moisés y la religión monoteísta (1939) de Freud. En el modo como la ontogénesis repite la filogénesis 
encuentra la clave para la comprensión del sostenimiento temporal de este continuum represivo. Las 
revueltas y revoluciones del pasado contra la autoridad establecida han seguido, observa Marcuse, una 
“dinámica siempre repetida”, un “desarrollo casi esquemático” (1968b: 47), condicionado en todos los 
casos por un sentimiento de culpabilidad. El origen de esta culpabilidad ha de buscarse en el complejo 
de Edipo, “adquirido cuando el padre fue asesinado por el clan de hermanos” (1955b: 78). Por lo gene-
ral, a todo intento de liberación le ha sucedido un periodo de arrepentimiento y de reposición de la 
autoridad, una nueva interiorización voluntaria del poder paterno (1968b: 42) que ha concluido con 
“el establecimiento de un nuevo y mejor sistema de dominación” (1955b: 90). Esto se debe a la “iden-
tificación de los que se rebelan con el poder contra el cual se rebelan” (1955b: 91). La satisfacción del 
instinto agresivo, ya sea dirigido contra el padre o contra el orden establecido, suele acompañarse de 
remordimientos y, en consecuencia, de la creación de nuevas restricciones, a menudo autoimpuestas, 
para evitar la repetición del acto. Y cuanto más general, objetivo e impersonal tiende a volverse el 
sistema de autoridad y dominación, cuanto más se extiende el poder del padre al conjunto de la socie-
dad, al aparato económico, político y cultural, asumiendo así “la masa misma” el rol del padre (1968a: 
33), mayor es el sentimiento de culpabilidad que acompaña a la rebelión. Este esquema filogenético se 
repite ontogenéticamente como “rebelión de todos los hijos contra todos los padres en la pubertad, 
como revocación de esta rebelión después de la pubertad y, finalmente, como ordenación de los hijos 
en el contexto social, en sometimiento voluntario a las renuncias exigidas socialmente, con lo cual los 
propios hijos se convierten en padres” (1968b: 47). Partiendo de este análisis, Marcuse formula la 
hipótesis de que las revoluciones no han sido vencidas únicamente por factores represivos externos, 
pues junto al “Termidor histórico-social” ha operado también un “Termidor psíquico”, una dinámica 
de negación y sometimiento en la psique de los propios individuos “que niega internamente una posi-
ble liberación y satisfacción” (1968b: 47).   



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 127 - 

 

Enlazando esta cuestión con la dicotomía entre el ‘Espíritu’ y la ‘masa’, en El hombre 
unidimensional Marcuse asegura que cualquier proceso de autodeterminación real 

presupone la disolución de la ‘masa’ “en individuos liberados de toda propaganda, 

adoctrinamiento o manipulación” (Marcuse, 1964: 252). Contrariamente a lo que 

suele suponerse, el posicionamiento político de Marcuse no puede encuadrarse sin 

fisuras en las corrientes de la ultraizquierda histórica (consejismo, anarquismo, es-

pontaneísmo revolucionario, etc.), pues su escepticismo ante las propuestas acríti-
camente autogestionarias era más que notorio17. Frente a aquellos que defendían sin 

mayor problematicidad la necesidad de implantar un control del proceso productivo 

‘desde abajo’, constituyendo esta acción por sí misma un aval de la transformación 

cualitativa del orden social, Marcuse aseguraba que, si esta autogestión no iba prece-

dida de “un cambio radical de las necesidades y de la conciencia populares”, “el con-

trol en manos de los trabajadores sólo serviría al sistema establecido: sería una racio-

nalización del mismo” (Marcuse, 1972: 55). La fe en las virtudes intrínsecas de la 

autogestión, fundada en la ilusión de soberanía popular, sólo conserva su validez allí 

donde el proletariado ha podido mantenerse relativamente libre de la falsa concien-

cia, es decir, “en los lugares donde los trabajadores eran y todavía son la negación 

viviente y la acusación de la sociedad establecida”, pero “donde estas clases han lle-

gado a ser una parte de la forma de vida establecida, su ascenso al control prolonga-

ría esta forma en un escenario diferente” (Marcuse, 1964: 252). Otorgar tal control 

al ‘pueblo’, y esperar a que haga un uso racional y justo de él, no es una alternativa 

viable donde este pueblo ha dejado de ser el “fermento del cambio social” para con-

vertirse en el “fermento de la cohesión social” (1964: 256). El célebre lema revolu-

cionario de ‘el poder, al pueblo’ no puede referirse hoy a la transferencia de ese poder 

a la mayoría de la población contemporánea, sino más bien a la “minoría formada 

por las víctimas de esta mayoría” (Marcuse, 1972: 46). Contra los postulados del 

realismo socialista, que reivindicaban y exigían la unión del artista con el ‘pueblo’, 

en La dimensión estética (1977) Marcuse afirmará incluso que “trabajar por la radi-

calización de la conciencia significa hacer explícita y consciente la discrepancia 

material e ideológica entre el escritor y el ‘pueblo’ en lugar de oscurecerla y camu-
 

17 Si se toma como referencia el caso de Italia, las simpatías de Marcuse no se dirigen, por ejemplo, a 
movimientos como Potere Operaio o Autonomia Operaia, a la sección italiana de la Internacional 
Situacionista o a la llamada ‘critica radicale’ articulada en torno a la obra de autores como Giorgio 
Cesarano o Jacques Camatte (en agrupaciones como Ludd, Organizzazione Consiliare o Comontismo), 
y menos todavía, por supuesto, a organizaciones terroristas como las Brigate Rosse, sino a las posicio-
nes mucho más moderadas de la facción de izquierda del Partido Comunista Italiano (PCI), represen-
tada por el grupo encargado de la publicación del periódico Il manifesto (Rossana Rossanda, Valen-
tino Parlato o Lucio Magri, entre otros) (Marcuse, 1972: 8, 17).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 128 - 

 

flarla. El arte revolucionario bien puede convertirse en ‘el enemigo del pueblo’” 

(Marcuse, 1977: 35). Este diagnóstico ‘antipopulista’ le conduce a postular la necesi-

dad de reelaborar el análisis marxista tradicional de la estratificación social en el 

capitalismo tardío, pues en su opinión este fenómeno ya no depende tanto de “la 

redistribución de la riqueza y la igualdad de clase”, sino de la circunstancia de que 

“debajo de la base popular conservadora está el sustrato de los parias y los margina-

dos, los explotados y perseguidos de otras razas y otros colores, los parados y los 

inempleables” (Marcuse, 1964: 256). Pero si la conciencia mayoritaria del proleta-

riado ya no es capaz de quebrar el velo material e ideológico de la sociedad opulenta, 

tampoco puede asegurarse ya, en contra del convencimiento manifestado por Mar-

cuse en El hombre unidimensional, que la oposición de este sustrato de parias “es 

revolucionaria incluso si su conciencia no lo es” (1964: 256).  

Como ya hemos mencionado, a juicio de Marcuse la conciencia revolucionaria se 

encuentra concentrada actualmente en reducidas minorías radicales. Fuera de estas 

minorías “esta conciencia sigue siendo no política, espontánea; reprimida una y otra 

vez; ‘ideológica’” (Marcuse, 1972: 21). Así, frente al espontaneísmo revolucionario –

y, podría decirse, frente a su antielitismo y antivanguardismo– Marcuse cree que no 

puede producirse un proceso de liberación ‘espontáneo’ de las ‘masas’ “porque seme-

jante espontaneidad sólo expresaría los valores y objetivos derivados del sistema 

establecido. La autoliberación es autoeducación, pero como tal presupone la educa-

ción proporcionada por otros.” (1972: 47). En su ensayo sobre “La tolerancia repre-

siva” (1965) responde a la pregunta de quién estaría entonces capacitado para ‘edu-

car a los otros’ y emprender la requerida transformación cualitativa del orden social 

más allá de las instituciones capitalistas: “todo el mundo ‘en la madurez de sus capa-

cidades’, todo aquel que haya aprendido a pensar de forma racional y autónoma” 

(Marcuse, 1965b: 106). Si Platón proyectó la implantación de una dictadura peda-

gógica en la que el uso de la racionalidad y del gobierno basado en ella sería una 

responsabilidad consignada solamente “al pequeño número de los reyes filósofos”, 

Marcuse propone en su lugar –y esta propuesta es con toda probabilidad una de las 

más controvertidas y discutibles de su obra– una “dictadura pedagógica democrática 

de individuos libres” (1965b: 106). Estaría conformada por aquellos seres racionales 

capaces de participar en la discusión y la decisión sobre el bien común, si bien, te-

niendo en cuenta que “la sociedad ha entrado en la fase de la administración y adoc-

trinamiento totales, se trataría en verdad de un reducido número, y no necesaria-

mente de los representantes elegidos por el pueblo” (1965b: 106).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 129 - 

 

Ciertamente, en estas breves reflexiones se encuentran condensados los elementos 

necesarios para la elaboración de una crítica del populismo desde el pensamiento de 

Marcuse, pero también las tendencias, ya rastreables en algunos de sus escritos de los 

años treinta, que lo separan de las tradiciones de la izquierda comunista antileninista 

aproximándolo, a su vez, a la izquierda hegeliana18. Como en esta última corriente, 

Marcuse concede la mayor importancia a la “autonomía espiritual”, al reino del 

“pensamiento ‘puro’”, especialmente en aquellas sociedades donde el Espíritu se ha 

“convertido en sujeto-objeto de la política y de sus prácticas” (1965b: 112). Lo para-

dójico es que la crítica de la autogestión obrera y del espontaneísmo convive en el 

planteamiento de Marcuse con el énfasis en la necesidad de impulsar el desarrollo de 

la (auto)conciencia en los sujetos comprometidos en su liberación, rasgo compartido 

no sólo por el idealismo hegeliano de izquierdas, sino también por ciertas corrientes 

de la ultraizquierda19. Sin embargo, aunque sus análisis en torno a la función conser-

vadora de la ‘masa’ integrada en las sociedades capitalistas tardías guarden más simi-

litudes con otros enfoques similares desarrollados en su época –p. ej. con la crítica de 

la ‘sociedad de masas’ en la obra de H. Arendt– que con algunos textos de la izquier-

da hegeliana formulados en esta misma línea20, y respondan a un contexto histórico 

muy distinto del de mediados del siglo XIX, también pueden detectarse en ellos 

orientaciones elitistas –y contradictorias– difícilmente asimilables a los posiciona-

mientos políticos antivanguardistas de las izquierdas comunistas.  

Partiendo de la tesis de que la nueva conciencia de la liberación y la transforma-

ción de las necesidades instintivas sólo son posibles por medio de una profunda rebe-

lión individual y colectiva que alcance estos ámbitos, el mental/consciente y el ins-

tintivo/inconsciente, y que la radicalidad necesaria para lograr tal cometido no hace 

otra cosa que “aislar la oposición respecto de las masas y de la mayor parte de las 

 
18 Aunque en El marxismo soviético Marcuse critique con vehemencia Materialismo y empiriocriti-
cismo (1909) de Lenin y la teoría leninista del partido (1958: 144-49, 226-28), en su escrito sobre la 
autoridad de 1936 realizó una estimación muy positiva de las concepciones de Engels y Lenin sobre la 
‘función progresiva’ de la autoridad ‘funcional’, del ‘liderazgo racional’, frente a las tendencias antiau-
toritarias de los seguidores de Bakunin y de los teóricos de la espontaneidad (1979a: 165-66).  
19 Históricamente, ha existido de hecho un estrecho vínculo entre idealismo subjetivo y ultraizquierda 
política. Una muestra ilustrativa la constituye el primer programa del KAPD (Partido Comunista 
Obrero de Alemania) de 1920, donde se afirmaba que “los momentos subjetivos desempeñan un rol 
determinante en la revolución alemana. El problema de la revolución alemana es el problema del 
desarrollo de la autoconciencia del proletariado alemán”.  
(www.marxists.org/deutsch/geschichte/deutsch/kapd/1920/programm.htm) 
20 Sería productivo comparar en detalle la idea que Marcuse tiene de la ‘masa’ en sus escritos de los 
años sesenta y setenta del siglo XX con textos como “Die Gattung and die Masse” (1968b: 213-223) 
de Bruno Bauer. Tal análisis comparativo revelaría sin duda diferencias insalvables, pero también 
coincidencias notables entre ambos planteamientos.  

http://www.marxists.org/deutsch/geschichte/deutsch/kapd/1920/programm.htm


 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 130 - 

 

organizaciones obreras, la mayoría integrada” (Marcuse, 1969: 51), Marcuse se la-

menta al mismo tiempo de que las fuerzas de emancipación de la minoría no inte-

grada no estén “organizadas solidariamente” y “carezcan de una base masas en los 

países desarrollados del capitalismo tardío” (Marcuse, 1967: 56-57). Expresado en 

otros términos, se lamenta de la circunstancia, aparentemente irresoluble, que “el 

cambio radical depende de una base de masas, pero cada paso en la lucha por el 

cambio radical aísla a la oposición de las masas” (Marcuse, 1969: 68). No obstante, 

en El final de la utopía parece ofrecer dos salidas contradictorias a este escenario, 

una destinada a revertir dicho aislamiento, la otra a afianzarlo. Sostiene, por un la-

do, que “en estas circunstancias, me parece que la tarea de la oposición es, en primer 

lugar, trabajar por la liberación de la conciencia fuera de nuestro propio círculo” 

(1967: 57), alcanzando así, se sobreentiende, a la mayoría integrada. Por otro lado, 

apenas quince páginas después, desestima tal proceder al afirmar que “hay amplios 

sectores de la población con los cuales es inútil discutir. Es una pérdida de tiempo y 

energía hablar con esas personas (…) porque se sabe y se puede saber que no saldrá 

nada de ello” y, por tal motivo, propone concentrar “la energía y el tiempo sobre las 

capas y los grupos de los que podemos suponer que son capaces de escuchar y aún 

pueden pensar. Aquí es donde es posible una verdadera labor de ilustración” (1967: 

71). De este modo, al descartar de antemano la posibilidad de emprender siquiera un 

trabajo de ilustración dirigido a ‘amplias capas de la población’, la oposición seguirá 

siendo forzosamente minoritaria, sin una base de masas amplia21. Son justamente 

estas orientaciones, no sólo anecdóticas en el pensamiento tardío de Marcuse, las 

que convergen con el tipo de elitismo que dominó entre algunos sectores de la iz-

quierda hegeliana anterior a Marx. Por lo demás, la misma ambigüedad “en cuanto a 

la relación entre la masa y la élite se halla también en el plano de la cultura” (Mas-

 
21 Una tercera vía, que es la que adoptaron otros intelectuales europeos emigrados a países anglosajo-
nes, como fue el caso de Karl Mannheim, fue optar por una solución que, pese a encontrarse más cer-
cana a la primera afirmación de Marcuse que a la segunda, no consistió tanto en el propósito, algo 
indeterminado, de ‘liberar la conciencia fuerza de nuestro propio círculo’, sino, tal y como explica 
Joseph Gabel, de materializarlo, en sus escritos en lengua inglesa, mediante la elaboración de “una 
teoría elemental de la alienación y de la dialéctica al alcance de un público refractario a la vez a la 
terminología marxista, a la idea de cambio y la reflexión filosófica”, es decir, colocando “los aportes 
del marxismo en general y el de la dialéctica en particular, al servicio de la democracia amenazada y 
todo esto, sin chocar demasiado a su nuevo público con el empleo de una terminología de origen mar-
xista” (Gabel, 1967: 22-23). Sin embargo, debido a su naturaleza excesivamente ‘adaptativa’, también 
la alternativa tomada por Mannheim presenta elementos problemáticos. 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 131 - 

 

set, 1972: 158), más concretamente en las consideraciones sobre el proceso de desu-

blimación cultural en El hombre unidimensional22.  

 

4  CONCLUSIÓN 

 

La publicación en 1923 de Historia y conciencia de clase de Lukács y de Marxismo y 
filosofía de Korsch tuvo un impacto inestimable en la formación teórica del joven 

Marcuse (Habermas, 2018: 22). Si cabe atribuir un mérito compartido a ambas obras 

es el intento llevado a cabo en sus páginas por restablecer el carácter filosófico del 

marxismo acentuando la herencia de Hegel en el pensamiento de Marx. Desde su 

etapa como estudiante en Freiburg, entre finales de la década de 1920 y principios de 

1930, Marcuse se esforzó en proseguir la senda inaugurada por Lukács y Korsch. Sin 

embargo, los primeros escritos que dedicó a la dialéctica y a la ontología de Hegel 

estuvieron condicionados por otro hito fundamental que marcó el inicio de su evo-

lución intelectual, a saber, la aparición de Ser y tiempo de Heidegger en 1927. Tan-

to la fenomenología heideggeriana del Dasein como la versión vitalista de la herme-

néutica encabezada por Dilthey condicionaron –por lo general, en términos negati-

vos– su primera lectura de Hegel. Este condicionamiento se tradujo en una interpre-

tación ontológico-vitalista en tensión con las interpretaciones más materialistas del 

legado del idealismo alemán. 

En sus artículos publicados en la revista del Institut entre 1934 y 1941 se advierte 

una recepción dispar de este legado. Por una parte, Marcuse pone de relieve sus vir-

tualidades para la teoría crítica, por otra enjuicia también sus insuficiencias en con-

traste con el materialismo marxiano. Sus consideraciones a un tiempo receptivas e 

impugnatorias sobre el concepto hegeliano de ‘Idea’ son quizás la muestra más para-

digmática de esta disparidad. Desde una óptica materialista en la que ya no había 

cabida para el enfoque ontológico que permeó sus primeros trabajos sobre Hegel, 

Razón y revolución vino a cristalizar y a sintetizar los motivos fundamentales de sus 

escritos previos sobre la herencia de Hegel en el marxismo. Luego de una etapa de 

transición en la primera década de 1950, donde en cierto modo el psicoanálisis ad-
 

22 Pierre Masset resume esta ambigüedad, ya no en el plano político, sino en el cultural, del siguiente 
modo: “¿es necesario o no desublimar la cultura? ¿es necesario tratar de transformar la cultura de élite 
en cultura popular? Por una parte, Marcuse piensa que ‘el fenómeno de la asimilación cultural que ya 
se da en considerables proporciones ‘es históricamente prematuro’. Sin duda, es bueno que la cultura 
sea puesta al alcance de todos, pero al dejar de ser el privilegio de una élite aristocrática perdió al 
mismo tiempo su contenido, que era una protesta contra la sociedad injusta y represiva. Con la cultura 
desublimada y vulgarizada, ‘las artes se vuelven engranajes de una maquinaria cultural que remodela su 
contenido’” (Masset, 1972: 158). 



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 132 - 

 

quirió un protagonismo central que le sirvió, entre otros propósitos, para cuestionar 

la idea de libertad y de progreso en el idealismo, a partir de la aparición de El hom-
bre unidimensional en 1964 su obra parece tomar un camino inverso al de Marx. 

Pero si el tránsito de Marx desde la izquierda hegeliana al materialismo histórico fue 

una superación (Aufhebung) en la que se conservaron algunos tópicos procedentes 

de su etapa como miembro de los jóvenes hegelianos, no sólo en los Manuscritos de 
economía y filosofía de 1844 sino también –aun de manera implícita– en su obra de 

madurez, la aproximación tardía de Marcuse a la problemática idealista de la con-

ciencia, así como la adopción de algunos puntos de vista coincidentes con la izquier-

da hegeliana y el socialismo utópico23, tampoco adoptó la forma de una sustitución 

del materialismo histórico por el idealismo, sino de un ‘desvío’ del primero hacia el 

segundo en el que fueron conservados los motivos materialistas de su obra.  

En Las principales corrientes del marxismo, Kolakowski acusa a Marcuse de igno-

rar la crítica que Marx realizó a la interpretación fichteana de Hegel por parte de los 

jóvenes hegelianos (1978: 400)24. Si bien esta interpretación es en efecto rastreable 

en sus análisis sobre la conciencia administrada y su proceso de quebramiento y 

emancipación, no es en modo alguno fruto de un desconocimiento de la crítica de 

Marx a la izquierda hegeliana, sino del intento de dar respuesta a determinadas pro-

blemáticas de las sociedades capitalistas tardías frente a las cuales el aparato analíti-

co-conceptual del marxismo tradicional resultaba insuficiente. Asimismo, Marcuse 

reconoce que para la teoría marxista trasladar la capacidad de agencia antagonista a 

otros grupos sociales (ciertos estratos de la clase media, intelligentsia, población de 

los guetos, etc.) “representa un desvío intolerable (…) un retorno a la ideología bur-

guesa o, lo que es peor, a la aristocrática” (1969: 52), pero respondió también al in-

tento de localizar el factor subjetivo en nuevos agentes históricos potencialmente no 

integrados. Debe reconocerse, sin embargo, que este desvío sí tuvo en su obra algu-

nas derivas problemáticas, principalmente una cierta aproximación a posiciona-

mientos vanguardistas y/o elitistas.  

 
REFERENCIAS 

BAUER, Bruno. (1968a/1844): “Was ist jetzt Gegenstand der Kritik?”, en Feldzüge 
der reinen Kritik. Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 200-212.  

 
23 Sobre la restitución del valor de los aportes del socialismo utópico en la obra tardía de Marcuse, 
especialmente de la figura de Charles Fourier, véase (1967: 16-17) (1969: 21-22).  
24 Un excelente estudio en torno a la herencia de Fichte en los jóvenes hegelianos puede encontrarse 
en Gristina (2024).  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 133 - 

 

BAUER, Bruno (1968b/1844): “Die Gattung und die Masse”, en Feldzüge der reinen 
Kritik. Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 213-223.  

BOLTANSKI, Luc & CHIAPELLO, Ève (1999): Le nouvel esprit du capitalisme. 
Paris: Gallimard.  

CHASSEGUET-SMIRGEL, Janine (1991): El ideal del yo. Ensayo psicoanalítico 
sobre la ‘enfermedad de idealidad’. Buenos Aires: Amorrortu.  

DEBORD, Guy (2002/1966): “La decadencia y caída de la economía espectacular-
mercantil”, en El planeta enfermo. Barcelona: Anagrama.  

ENGELS, Friedrich (1884): Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 
Staats. Hottingen und Zürich: Schweizerische Genossenschaftsdruckerei.  

GABEL, Joseph (1967/1962): Formas de alienación. Ensayo sobre la falsa concien-
cia. Buenos Aires: Editorial Universitaria de Córdoba.  

GALEANO, Eduardo (2004/1971): Las venas abiertas de América Latina. Ciudad 
de México: Siglo XXI.  

GRISTINA, Silvestre (2024): Trascendentale e praxis. L’eredità di Fichte nei gio-
vani hegeliani. Milano: Mimesis.  

HABERMAS, Jürgen et al. (2018/1977): Filosofía radical. Conversaciones con Mar-
cuse. Barcelona: Gedisa.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1807): System der Wissenschaft. Erster Theil, 
die Phänomenologie des Geistes. Bamberg und Würzburg: Joseph Anton Goeb-
hardt. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1816): Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. 
Nürnberg: Johann Leonhard Schrag.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1817): Enzyklopädie der philosophischen Wis-
senschaften im Grundrisse. Heidelberg: Oßwald. 

KANT, Immanuel (1798): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Königsberg: 
Nicolovius.  

KOLAKOWSKI, Leszek (1978): Main Currents of Marxism. 3. The Breakdown. 
Oxford/New York: Oxford University Press.  

LUKÁCS, György (1962/1954): Die Zerstörung der Vernunft. Darmstadt/Neuwied: 
Luchterhand.  

LUKÁCS, György (1968/1923): Geschichte und Klassenbewußtsein. Darm-
stadt/Neuwied: Luchterhand.  

MARCUSE, Herbert (1955a/1941): Reason and Revolution. Hegel and the Rise of 
Social Theory. London: Routledge & Kegan Paul.  

MARCUSE, Herbert (1955b): Eros and Civilization. Boston: Beacon Press.  
MARCUSE, Herbert (1958): Soviet Marxism. A Critical Analysis. New York: Co-

lumbia University Press.  
MARCUSE, Herbert (1964): One-Dimensional Man. Boston: Beacon Press.  
MARCUSE, Herbert (1965a): “Vorwort”, en Kultur und Gesellschaft I. Fráncfort 

del Meno: Suhrkamp, pp. 7-16.  
MARCUSE, Herbert (1965b): “Repressive Tolerance”, en WOLFF, Robert Paul; 

MOORE, Barrington Jr & MARCUSE, Herbert. A Critique of Pure Tolerance. 
Boston: Beacon Press, pp. 81-123.  

MARCUSE, Herbert (1967): Das Ende der Utopie. Berlin: Peter von Maikowski.  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 134 - 

 

MARCUSE, Herbert (1968a/1956): “Trieblehre und Freiheit”, en Psychoanalyse 
und Politik. Fráncfort del Meno: Europäische Verlagsanstalt.   

MARCUSE, Herbert (1968b/1956): “Die Idee des Fortschritts im Licht der Psycho-
analyse”, en Psychoanalyse und Politik. Fráncfort del Meno: Europäische Ver-
lagsanstalt. 

MARCUSE, Herbert (1969): An Essay on Liberation. Boston: Beacon Press.  
MARCUSE, Herbert (1970/1932): Ontología de Hegel y teoría de la historicidad. 

Barcelona: Martínez Roca.  
MARCUSE, Herbert (1972): Counterrevolution and Revolt. Boston: Beacon Press.  
MARCUSE, Herbert (1977): The Aesthetic Dimension. Towards a Critique of 

Marxist Aesthetics. Boston: Beacon Press.  
MARCUSE, Herbert (1978a/1928): “Beiträge zu einer Phänomenologie des Histori-

schen Materialismus”. en Schriften 1. Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 347-
384. 

MARCUSE, Herbert (1978b/1930): “Zum Problem der Dialektik I”, en Schriften 1. 
Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 407-422.  

MARCUSE, Herbert (1978c/1931): “Zum Problem der Dialektik II”, en Schriften 1. 
Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 423-444.  

MARCUSE, Herbert (1979a/1936): “Studie über Autorität und Familie”, en Schrif-
ten 3. Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 85-185. 

MARCUSE, Herbert (1979b/1937): “Über den affirmativen Charakter der Kultur”, 
en Schriften 3. Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 186-226. 

MARCUSE, Herbert (1979c/1938): “Zur Kritik des Hedonismus”, en Schriften 3. 
Fráncfort del Meno: Suhrkamp, pp. 250-285. 

MARCUSE, Herbert (2001/1966): “The Individual in the Great Society”, en To-
wards a Critical Theory of Society. London/New York: Routledge, pp. 59-80.  

MARCUSE, Herbert (2005/1967): “Liberation from the Affluent Society”, en The 
New Left and the 1960s. London/New York: Routledge, pp. 76-86.  

MARCUSE, Herbert (2024/1936): Estudio sobre la autoridad. Madrid: Bauplan.  
MARX, Karl. (1844): “Zur Kritik der Hegel’schen Rechts-Philosophie”, en Deutsch-

Französischen Jahrbücher, nº 1, pp. 71-85.  
MARX, Karl; ENGELS, Friedrich (1973/1858): Correspondencia. Buenos Aires: 

Cartago. 
MASSET, Pierre (1972/1969): El pensamiento de Marcuse. Buenos Aires: Amorror-

tu.  
MCSHERRY, J. Patrice (2005): Predatory States. Operation Condor and Covert 

War in Latin America. Landham: Rowman & Littlefield Publishers.  
MOGGACH, Douglas (2003): The Philosophy and Politics of Bruno Bauer.  
PANNEKOEK, Anton; KORSCH, Karl & MATTICK, Paul (1978/1933-34): ¿De-

rrumbe del capitalismo o sujeto revolucionario? Ciudad de México: Siglo XXI. 
REID, Stuart A. (2023): The Lumumba Plot. The Secret History of the CIA and a 

Cold War Assassination. New York: Alfred A. Knopf.  
SEMPRÚN, Jaime (2016/1997): El abismo se repuebla. Logroño: Pepitas de calaba-

za.  
TOMBA, Massimiliano (2002): Crisi e critica in Bruno Bauer. Il principio di esclu-

sione come fondamento del político. Napoli: Bibliopolis.  



 

EL QUEBRAMIENTO DE LA CONCIENCIA ADMINISTRADA                                                      ARTÍCULO 
 
[Pp 97-135]                                                                                                                                     JORDI MAGNET COLOMER  

  
 

 
- 135 - 

 

WILLIAMS, Susan (2021): White Malice: The CIA and the Covert Recolonization 
of Africa. New York: PublicAffairs. 


